////

[.o MAOGIE
DES

DRUIDES

Secrets et symbolique
des plantes sacrées

N Vi
‘B\Z Rustica editions :/ﬁr




[Jauteur

Florence Laporte est une passionnée des plantes, des arbres et
des traditions celtiques. Formée en naturopathie et phytothé-
rapie, elle transmet depuis de nombreuses années son expérience
a travers des animations et des stages sur les plantes sauvages
médicinales et comestibles et les arbres maitres. Guide nature
et membre de 'Obod (Ordre des bardes ovates et druides),
elle propose des stages en immersion, en pleine nature.

Avertissement
Les conseils proposés dans ce livre ne dispensent pas d'un diagnostic,
ni d'un avis médical. L'usage des plantes n’est pas anodin pour votre
santé. En cas de grossesse, d’allaitement ou de maladie, demandez
conseil a votre pharmacien ou médecin traitant. Lisez attentivement les
recommandations et les précautions a prendre. L'éditeur et 'auteur ne
pourront étre tenus responsables d'une mauvaise utilisation des plantes.

© 2018, Rustica Editions, Paris
Dépot légal : avril 2018

www.rustica.fr



"

[llustrations : Isabelle Trances

[.A MOGIE

DES

DRUIDES

Secrets et symbolique
V4
Oes plantes sacrées

) Rustica éditions

E-

3‘7 qc- 1
Sicd N st
Florence [aporte KN




P UNIVERS
DRUIDIQUE 9

Quelle image avons-nous des druides

et des Celtes ? 10
[a conscience du druide,
un autre regard sur la nature............ 14

[es pratiques druidiques:
cueillette et récolte des plantes............... 22

[es différentes utilisations
traditionnelles des plantes............... 32

[es animaux de pouvoir
de la tradition druidique 40




LES PLANTES
DRUIDIQUES .........

[es plantes des druides

+ Achillée millefeuille, I'herbe aux charpentiers..........

+ Ail des ours, le purificateur........cocoeeeccueurnerccecrernenence
+ Armoise, la plante des femmes .........cccccevrrrueurecenne.
+ Aubépine, la voie du milieu......ccccccevevenininnncinccccnes
+ Bardane, la plante qui s'accroche.......oooeevecceeirrenccenns
+ Bouleau, I'arbre de lumi@re..........ccecevevererevvereeerereennen
+ Bruyere, la plante des abeilles........ccouceuvveuerniernicnnenes
+ Camomille romaine, pour vivre tranquille ................
+ Consoude officinale, celle qui ressoude.......................
+ Gui, un poison aux vertus Magiques..........ceeererercucrenns
+ Lierre grimpant, la force vitale .........coevrreeeennne.
+ Menthe aquatique, la clarté mentale.........ccceueueuneeee.
+ Millepertuis officinal, le soleil intérieur....................
+ Ortie piquante, un trésor dans notre jardin ..............
+ Plantain lancéolé, I'herbe aux cing coutures............
+ Reine-des-prés, un parfum d'amande.........cccccecuuncee.
+ Ronce, un refuge pour les animauxX ........cccoeecueuvcueucnee
+ Sureau, I'arbre des fées.........cocoevevirereeeveceererereeerernen.
+ Tilleul, la douceur de 'amour maternel......................
+ Verveine officinale, I'art de la discrétion

+ Vigne, le breuvage sacré.........cccccoceevenenininenineeneccncnes







DRUIDIQUEAZR A

g{%
\%,
TGED)

’\“\\

'LAUNIVERS %




Quelle image avons-
nous des druides
et des Celtes ?

ST

ous sommes nombreux a nous étre
délectés des histoires d'un village
d’irréductibles Gaulois qui tenaient
téte aux Romains et a César. Mais

les Celtes étaient-ils vraiment ces hommes et ces
femmes, plutét grossiers, préts a se battre a la
moindre occasion pour du poisson pourri ou tout
autre prétexte ? [es druides étaient-ils toujours ces
hommes agés, a la barbe blanche, tenant une serpe a
la main pour cueillir le gui ?

10




Une image faussée

Nous manquons d'informations sur la vie de ce peuple puisqu’il n'y
a que trés peu de traces écrites, a I'exception de celles laissées par
les Romains, mais sont-elles toujours justes venant d'un peuple

qui n'aimait pas les druides et cherchait a les éradiquer?

En effet, les Romains nous ont laissé une image
peu glorieuse en nous présentant les Celtes
comme un peuple barbare et les druides
comme des hommes de pouvoir qui
pratiquaient des sacrifices humains.
Pourtant, dans I'imaginaire de notre
inconscient collectif, il semble-
rait que nous ayons une vision
beaucoup plus flatteuse de ce
peuple qui honorait la nature et
vénérait chaque forme de vie
comme faisant partie du Tout.

Les objets celtes découverts au
cours de fouilles archéologiques
nous montrent qu’ils faisaient
preuve d'une grande créativité
artistique. L’art celtique est d’'une
extraordinaire finesse et puise son
inspiration dans la nature. Il est carac-
térisé par ses entrelacs qui évoquent la
souplesse du végétal.

Alors, qui étaient les druides et depuis quand

existent-ils ? Ont-ils vraiment disparu au cours des
siecles? Le néodruidisme repose-t-il sur un véritable
enseignement traditionnel ? Autant de questions sur lesquelles
les avis des historiens divergent sur beaucoup de points...

11




Quatre périodes

Pour Philip Carr Gomm, auteur, formateur et responsable de 'OBOD
(Ordre des bardes, ovates et druides), I'histoire du druidisme peut étre
divisée en quatre périodes.

[e proto-druidisme: du commencement

des temps jusqu'a environ 400 avant J.-C.

Cette période de grand brassage de la population se caractérise entre
autres par une évolution lente des pratiques spirituelles, proches du
chamanisme et de 'animisme, dans toute 'Europe. Beaucoup d'historiens
précisent que les Celtes honoraient la Déesse. Il semble, en effet, que
les druides pouvaient étre indifféremment des hommes ou des femmes,
contrairement a nos idées recues, la femme ayant une place importante
dans la culture celtique. Cest pendant cette période que la plupart des
cercles de pierres et des sites mégalithiques furent construits, montrant
de la part de leurs créateurs une immense et mystérieuse connaissance
des astres, des mathématiques et des rythmes cosmiques. Ces monu-
ments étaient le lieu privilégié de grandes cérémonies religieuses; le plus
connu d’entre eux est le cercle de Stonehenge en Angleterre.

Nous n’avons que trés peu d'informations sur cette époque. Une hypo-
thése serait que les druides étaient les magiciens de I'Atlantide et
auraient fui sur des embarcations, certains d’entre eux vers I'ouest et
d’autres vers l'est. Ce qui pourrait expliquer la similitude des traditions

12



celtiques et amérindiennes. Bien siir, nous n'avons aucune preuve de
cette vision des choses, mais elle a 'avantage de nous faire réver...

[e druidisme de 'Antiquité: de 400 avant].-C.
jusqu'au début du ve siecle

Pendant les derniers siecles avant notre ere le druidisme était parfai-
tement établi et organisé en Grande-Bretagne, en Irlande et en Gaule.
Jules César décrit les druides comme une élite, des savants dans tous
les domaines et dirigeant de grandes écoles. Ils sont chargés de faire
régner la paix et jouissent d'un immense pouvoir. A partir du I siécle
avant J.-C., les druides de Gaule et de Grande-Bretagne furent persé-
cutés et massacrés par les Romains. Le druidisme entra alors dans une
longue période de clandestinité. Seule I'Trlande en a été préservée...

Le druidisme clandestin: du début du ve siécle

au début du xviie siecle

Apreés les Romains, ce sont les chrétiens qui régnérent en maitres et
s'opposerent farouchement au druidisme et au paganisme. Malgré
tout, I'Eglise toléra I'existence d’écoles de bardes qui transmettaient la
culture celtique sous forme de contes et de poésies. Le peuple conti-
nuait toutefois i investir les sites paiens, ce qui incita IEglise 2 les
transformer en lieux de pélerinages chrétiens... Ainsi, au fil du temps,
la tradition druidique réussit a se transmettre en se fondant astucieu-
sement dans les enseignements et les récits chrétiens.

[a « renaissance druidique »: a partir de 1717
En 1716, on annonca a Londres un rassemblement des délégués de
tous les cercles druidiques existant secrétement pour le 22 septembre
1717. Ce jour-13, des délégués vinrent d’Angleterre, d’Ecosse, de
Bretagne, d'Irlande, prouvant ainsi que la culture druidique était
encore bien présente malgré sa clandestinité. C'est alors que naquit
I'Ordre des Druides (Druide Order), dont le role était de réhabiliter
la tradition druidique. Le druidisme redevint ainsi un mouvement
connu et respecté en Angleterre. Petit & petit, il revit un peu partout
en Europe, plongeant ses racines dans une mémoire collective
inconsciente et dans les enseignements qui ont traversé les siecles.

13




[a conscience
du druide, un autre
regard sur la nature

STy

\)j—";Q orsque je suis arrivée en Bretagne, en
C}@é 1997, j'y ai découvert de magnifiques
{ ﬁ) foréts. En me promenant réguliérement
—>52" dans la forét de Fougéres, jai senti se
réveiller en moi mon « druide intérieur », qui s'est
mis a vibrer a I'unisson avec les fontaines sacrées,
I'énergie des arbres, la mémoire des pierres... J'ai
senti qu'il était temps pour moi de redécouvrir cette
dimension de moi-méme. Je me suis alors inscrite a
I'OBOD (Ordre des bardes, ovates et druides), pour
y suivre un enseignement druidique.
C'était il y a 20 ans, et depuis ce temps je chemine
avec les plantes, les arbres et la forét dans son
ensemble.

14



Les druides antiques

Les druides et les Celtes estimaient que I'écriture fige les événements
et les enseignements, alors que la vie est toujours en mouve-
ment et en évolution. Cest la raison pour laquelle ils ont toujours
pratiqué la transmission orale de leur culture, par le biais des bardes,
récitant chants et poémes pendant des heures. Ainsi, il est impos-
sible aujourd’hui d’avoir une compréhension totale et précise de
leurs connaissances concernant le monde des plantes et des arbres.
Pourtant, méme si les enseignements n'ont que rarement été retrans-
crits par écrit, il est certain qu'au fil des siécles des informations se sont
transmises et ont franchi la barriére du temps dans les récits popu-
laires, la mythologie, et les transmissions de savoir dans les familles
de guérisseurs. D’autre part, les fouilles des tombeaux celtiques nous
révelent la présence de traces de plantes dans les tombes, dans les
corps ou les excréments humains. Nous avons ainsi confirmation
que ces herbes étaient bien présentes dans le mode de vie des Celtes.

Nous pouvons alors puiser dans ces réserves de connaissances pour
améliorer notre santé et nous inspirer de « 'esprit druidique » dans
notre vie quotidienne, au cours de laquelle il est si fondamental de
garder le lien avec la nature, sans nous en exclure.

Voici ce que Jules César a écrit sur les druides: « En outre, ils discutent
beaucoup sur les astres, leurs mouvements, la grandeur du monde
et celle de la terre, sur la nature des choses, la puissance et le role
des dieux immortels et ils transmettent ces doctrines a leurs jeunes
éleves ». Timagene d’Alexandrie, lui, nous enseigne que les druides
« s’efforcaient de révéler et la force et les sublimes merveilles de la
nature ».

Quant a 'Thomme moderne, quelles que soient ses activités, il ne peut
se soustraire aux rythmes cycliques qui le mettent en correspondance
avec l'univers. Nous devons prendre conscience que nous ne sommes
pas des observateurs ni des touristes de la nature, mais que nous en
sommes partie intégrante. C'est le role de I'arbre ou de la plante de
nous rappeler le mouvement des saisons.

15




Les Celtes et les druides I'avaient bien compris, eux qui considé-
raient le temps comme cyclique, et non pas linéaire, nous ramenant
ainsi a l'inspiration des mouvements de la vie. Nous faisons partie
d'un ensemble cosmique qui nous berce au rythme des saisons, de la
Lune, du Soleil, de la Terre et des différents astres. Mais '’homme
a souvent tendance a I'oublier, se croyant seul au monde. Ainsi les
Celtes avaient-ils établi plusieurs cérémonies dans I'année qui leur
permettaient de se relier a ces rythmes naturels, notamment a chaque
solstice ou équinoxe.

Une autre vision des plantes

Depuis la nuit des temps, I'utilisation des plantes n’est pas anodine.
Celles-ci ont sur nous pouvoir de vie ou de mort, sont capables de
modifier nos états de conscience, nos fonctionnements physiques
et notre état de santé, que ce soit sur le plan physique, psychique
ou émotionnel. Aussi est-il important de rester humble et d’ex-
primer notre respect et notre gratitude face a ce monde fascinant
et merveilleux.

11 faut comprendre toute la différence entre la vision des druides
qui considéraient la plante ou l'arbre comme un étre vivant, doté
d’un esprit, dont la simple énergie pouvait guérir ou transformer
I'humain, et notre approche actuelle qui a tendance a considérer la
plante comme une somme ou une juxtaposition de principes actifs
chimiques et mesurables.

11 fut un temps ot les arbres étaient personnifiés, honorés et remer-
ciés de leur présence. Nous nous sommes progressivement éloignés
de ces croyances et notre monde moderne commence a comprendre
a quel point nous souffrons de cette distance que nous avons créée.
Ainsi, méme si pour certains d’entre nous ce qui va suivre semble une
évidence, je rends hommage a tous les scientifiques qui travaillent
sur ce sujet et remettent au gout du jour le pouvoir thérapeutique
des arbres, des plantes et de la forét.

16



Des découvertes récentes viennent corroborer une partie des connais-
sances ancestrales, et C’est toute la richesse de notre époque, car nous
pouvons espérer que bientot la science et les traditions vont pouvoir
se rejoindre.

En effet, aujourd’hui, les scientifiques commencent a explorer les
différentes formes de l'intelligence végétale, s'apercevant que loin
d’étre statiques, les plantes s'adaptent et sont capables de créer des
stratagémes particulierement élaborés, tant sur le plan de la commu-
nication que sur celui de la transmission de leurs connaissances et de
leur expérience. Méme si leur fonctionnement est différent du notre,
elles sont capables a leur facon d’entendre, de voir, de mémoriser et
méme de s’entraider. Elles sont sensibles au toucher et aux odeurs.
Cest une nouvelle approche du monde végétal, dont les précurseurs
sont, entre autres, Cleve Backster, Jean-Marie Pelt, Francis Hallé,
Daniel Chamovitz, Stefano Mancuso... Une nouvelle science est née
que l'on appelle I'éthologie végétale.

Paralléelement a cela, des scientifiques japonais, apreés étude, ont
constaté les effets bienfaisants de la nature sur notre santé, dans des
domaines qu'ils n’expliquent pas forcément mais qui sont mesurables.
Clest la sylvothérapie, du nom latin silva, qui signifie bois, forét. Le
docteur Qing Li aurait ainsi démontré que de simples promenades
en forét diminuent le stress, renforcent I'immunité et la vitalité.
Une balade en forét d'environ 30 minutes fait baisser la tension des
personnes souffrant d’hypertension, régularise le taux de glycémie
des diabétiques, tranquillise les hyperanxieux, améliore 'humeur et la
concentration, et aurait méme une action préventive sur la dépression
et le cancer. Des essais comparatifs ont été faits avec des prome-
nades de 30 minutes en ville: aucun de ces résultats n’apparait dans
cette situation !

Au Japon, les « bains de forét » sont devenus une véritable insti-
tution. La ville de Tokyo a parrainé un sentier de sylvothérapie a
proximité de la ville, c’est dire I'importance que les Japonais accordent
a cette pratique.

17










[es plantes
des druides

SEPUST=

O ans cette recherche portant sur vingt
et une des principales plantes que les
druides affectionnaient, j’ai essayé de
“J traiter les différents aspects des plantes
et la place qu'elles peuvent occuper dans tous les
domaines de notre vie. J'ai volontairement laissé de
c6té les utilisations alimentaires car ce n'est pas l'ohjet

de cet ouvrage.

46




Doit-on croire a la théorie
des signatures?

La fameuse loi des signatures, vieille comme le monde et reprise
par Paracelse, s'appuie sur le fait que la couleur, la forme, I'odeur, la
texture d'un arbre ou d’une plante, ainsi que son mode de vie, nous
en disent long sur l'influence qu'il ou elle peut avoir sur nous.

Au xviir© siecle, Goethe écrit: « Dans la nature, il faut considérer
les formes extérieures et tangibles comme étant les indicateurs des
propriétés des parties intérieures, invisibles ». S'il est quelquefois
délicat de tirer des conclusions trop hatives de cette théorie, notam-
ment quand il s'agit de déterminer les propriétés médicinales d'une
plante, cest par la finesse de notre intuition et de notre observation
que nous pouvons comprendre les qualités vibratoires d'un arbre
ou d'une plante. Clest ainsi que le docteur Bach a passé des années a
observer la nature, avant de réaliser la gamme des 38 élixirs floraux.
Ayant commencé sa vie par une carriére de médecin et de chercheur
scientifique en bactériologie, il abandonna tout cela vers I'age de
40 ans, et dira lui-méme qu'il lui faudra oublier tout ce qu'on lui avait
appris pour en arriver a utiliser uniquement son intuition pure. « Ne
laissez pas la simplicité de cette méthode vous dissuader de l'employer,
car vous vous apercevrez que plus vos recherches progresseront,
plus vous comprendrez la simplicité de toute la Création. » (E. Bach)

L'univers des végétaux est immobile et silencieux et, pour entrer en
communion avec lui, nous devons nous mettre a nu, nous dépouiller
de nos artifices. « On ne voit bien qu'avec le cceur », disait Saint-
Exupéry, et c'est dans le silence intérieur que nous comprendrons le
mieux le langage des plantes.

Les exemples ne manquent pas pour comprendre que chaque plante
est différente dans sa matiére, mais également dans son énergie
puisque tout est lié. C'est justement par sa matiére que le végétal
nous donne des indications sur les qualités qu'il est 2 méme de nous
transmettre, 2 condition de savoir observer et ressentir.

47




Par exemple, le bois de fréne est flexible tout en étant solide, il a une
grande élasticité et une grande résistance a la compression et aux
chocs. Or, sur le plan physique, les feuilles de fréne en infusion sont
connues pour entretenir la souplesse et la bonne santé des articula-
tions. Et, sur le plan émotionnel ou énergétique, le fréne nous aide
a assouplir nos rigidités.

L'exemple du chéne nous démontre que les derniéres découvertes
scientifiques viennent souvent justifier les traditions. En effet,
pour les Celtes, le chéne a toujours symbolisé la puissance, la force.
Profondément enraciné, fournissant un bois extrémement solide et
bravant les intempéries, le chéne traverse le temps et nous invite a
profiter de son énergie de feu. Par conséquent, on savait que 'on
pouvait se mettre sous un chéne pour retrouver de la force en cas de
maladie, de fatigue ou de convalescence. Or, depuis peu, des scien-
tifiques ont découvert que I'écorce de chéne contient de nombreux
composés flavonoiques qui réduisent la fatigue et améliorent
I'humeur. Il y a maintenant des laboratoires qui commercialisent un
extrait de bois de chéne (Quercus robur) contre les symptémes de la
fatigue chronique.




Il y a trés longtemps, Diantecht, dieu de la médecine, était
un puissant guérisseur. Son fils Miach ayant hérité de ses
pouvoirs, montrait également de plus en plus de dispositions
dans ce domaine. Il est quelquefois difficile pour un pére d’ac-
cepter de se faire dépasser par son fils, la suite de I'histoire
nous le confirmera.

Quand le roi Nuada eut un bras coupé a la guerre, il vint voir
le pére et le fils pour se faire soigner. Diantecht lui fabriqua
une protheése en argent, ce qui était déja remarquable. Mais son
fils Miach releva le défi et réussit a lui greffer un bras vivant.
Fou de jalousie, le dieu Diantecht fendit le crane de son propre
fils. On enterra Miach et quelques jours plus tard, sur sa
tombe, fleurirent 365 sortes de plantes différentes. Comme
par magie, elles étaient toutes disposées sur 'emplacement
précis du corps qu’elles avaient le pouvoir de guérir. Toute
la science de I’herboristerie était résumée 1a, sur cette tombe.
La sceur de Miach, qui était également une grande guéris-
seuse, cueillit tendrement les herbes et les disposa sur son
manteau, en respectant leur ordre précis, pour se souvenir
de leurs propriétés respectives.

Malheureusement, on dit que Diantecht, dévoré par la
jalousie, secoua le manteau et mélangea toutes les herbes. Cette
fois, le secret des plantes guérisseuses était perdu a jamais...
Saurons-nous le retrouver un jour?

49




L’herbe aux
charpentiers

On dit qu'Achille fut blessé au talon a Troie et que
Vénus lui conseilla d'utiliser I'achillée pour adoucir
ses souffrances. Pour remercier la plante, il lui laissa
son nom. C'est une des plantes les plus puissantes,
tant sur le plan médicinal que sur le plan de la magie.
Particulierement estimée par les peuples anciens,
l'achillée gagnerait a étre mieux connue de nos jours.

Nom latin: Achillea millefolium
Famille: Astéracées ou Composées

50







Description

Plante trés aromatique, 'achillée atteint 1 m de hauteur. Son feuillage
est trés fin et découpé d’ott son nom de « millefeuille ». Elle pousse
plutot sur les sols ensoleillés et au bord des chemins. Cette plante
trés commune est souvent considérée comme une mauvaise herbe.
Les fleurs sont de couleur blanche ou rose, elles sont nombreuses et
ramassées. Les tiges sont velues et rigides.

Dans la tradition celtique

Clest la plante de la divination par excellence (aussi bien pour prévoir
la pluie ou le beau temps, que pour les présages liés 2 'amour). On la
cueillait au moment du solstice d’été. Sa récolte et son usage étaient
entourés de rituels magiques. C'est une plante de protection. Elle
faisait partie du bouquet solsticial que l'on accrochait au-dessus des
portes des maisons pour protéger la famille et les animaux. Suspendue
au-dessus d’un lit nuptial, c’était sept ans d'amour assuré!

Hu jardin
L’achillée est un accélérateur de compost. Sa présence dans le jardin
stimule les autres plantes et attire les insectes pollinisateurs.

USAGES ET TRADITIONS

En Chine, les tiges d’'achillée découpées en batonnets servent
pour les oracles (selon les instructions du Yi King). C'est une
plante importante pour la médecine traditionnelle chinoise.
Les jeunes feuilles hachées font un excellent condiment pour
parfumer du fromage blanc, du beurre, des salades, des plats
cuisinés, ainsi que certaines liqueurs. Elles sont riches en vita-
mines et en oligoéléments.

Les fleurs ont servi a aromatiser la biére, et les vignerons
auraient utilisé les graines comme conservateur dans le vin.
On brilait I'achillée dans les étables ou dans les maisons pour
repousser les insectes.

52



Croyances
Il est dit qu'on ne ressent plus la peur lorsque l'on tient un bouquet
d’achillée dans les mains. Porter sur soi de la poudre d’achillée permet
de se sentir protégé et de rayonner un magnétisme puissant qui
combat toutes les énergies négatives.

Propriétés médicinales
Ses qualités hémostatiques ont contribué a la renommée de l'achillée.
On l'appelle également I'herbe aux charpentiers, I'herbe a la coupure. ..

Contre-indications
A éviter pendant la grossesse et faites attention, en cas d'utilisation
prolongée, aux réactions allergiques de photosensibilité de la peau.

Parties utilisées
Feuilles et fleurs, récolte de juin a septembre.

Usage interne

L’achillée est un tonique, antispasmodique, antiseptique et emmé-
nagogue. Elle combat I'inappétence, la toux, et soigne les voies
respiratoires, certaines allergies et rhumes des foins. Elle est recom-
mandée contre les régles irréguliéres et la période de ménopause et de
postménopause, la fatigue générale, le lymphatisme, les spasmes des
voies digestives et utérines, les névroses, les troubles de la circulation,
les varices, les hémorroides. On peut aussi l'utiliser contre les conges-
tions cérébrales, les vertiges, les migraines, les douleurs des yeux.
Infusion: 10 4 20 g de plantes pour 0,5 litre d’eau.

Usage externe

On utilisera l'achillée comme cicatrisant, pour les hémorragies,
I'eczéma, les plaies et les hémorroides. Elle calme les douleurs
rhumatismales.

53




Z

28 Petits Précieux

[.A MAOGI
pes DRUIDES

—.:.:h_

A lécoute des enseignements de la nature, intermédiaire
entre les hommes et les divinités, les druides considé-
raient les arbres et les plantes comme des étres vivants
dont I'énergie pouvait aider 'homme a se soigner.

Cet ouvrage vous invite a découvrir cet univers si mys-
térieux et a renouer avec ce savoir ancestral a travers la
présentation détaillée des plantes guérisseuses les plus
emblématiques de la tradition druidique.

www.rustica.fr

A\

9" 782815 " 312158

14,95 € TTC

MDS : 46779






