
2 

D
e 

la
 p

ar
ol

e 
éc

rit
e 

à
la

 p
ar

ol
e 

pa
rlé

e De la parole écrite 
à la parole parlée

Entretiens avec des intellectuels 
francophones

Fernando d’Almeida 

28.46 526302

----------------------------INFORMATION----------------------------
Couverture : Classique

[Roman (134x204)] 
NB Pages : 378 pages

- Tranche : 2 mm + (nb pages x 0,07 mm) = 28.46 
----------------------------------------------------------------------------

De la parole écrite à la parole parlée    
  Entretiens avec des intellectuels francophones  

Fernando d’Almeida    

Fe
rn

an
do

 d
’A

lm
ei

da
Nov 2013



2  2 



2  3 

 

Note infra-paginale 

Pendant que la vieille terre nous maintient encore 

en son sein, pendant qu’elle nous verse encore une 

pension d’existence, nous nous regardons vivre en 

l’interrogeant, en son dedans saccadé, heurté. Parce 

qu’elle s’attife encore pour nous, nous gardons l’œil 

ouvert sur ses faisceaux divergents en vénérant la vie 

qui s’offre à nous, qui excite notre désir de participer 

à son réel excentrique. 

Reine de la multivalence, la vie est une compagne 

capricieuse. Une assistante sociale mettant en 

question toute collusion entre l’esprit et la matière. 

A chacun de nous, la vie octroie le pouvoir de rêver. 

Son royaume n’est-il pas celui de la merveille du 

merveilleux, de la permanence de l’équivoque, au 

cheptel des contradictions véhiculées par 

l’essentiellement humain ? 

Débarquant au mitan de ces questionnements 

insidieux dont la syntaxe utilise plus volontiers des 

objets fournis par l’histoire factuelle et la littérature 

inventive, j’en étais là, menant le réel aux abois, 

cherchant à spéculer sur la fatuité, sur les glossolalies 



2  4 

de la modernité. Autour de moi, les mots 

provoquaient quel épais hourvari de ravissement. 

Embaumée de la senteur de la terre mouillée, 

retournée, la réalité saisit au vol le bruitage, les 

circonstances du quotidien pendant qu’emballés, les 

mots des livres finissent par converger vers les 

calembours, les contrepèteries de la pensée 

asymétrique. J’avais d’abord écrit que les mots du 

savoir approximatif engendraient le rien d’une vie 

primitive qui est celle que nous menons dans la 

contemporanéité corrompue ! 

Pour faire figure, le jour creuse des sapes en 

refusant les fausses logiques des environs, de 

l’immédiateté criarde, tandis que, engagé dans le 

grand courant protohistorique de l’existence, le réel 

envoûte toute chose, dans l’exotisme des 

connaissances. 

Le jour se calme avec ses mots d’ordre qui 

contiennent tant d’hallucinations. J’assiste à la 

naissance haletante du soir qui met en branle les 

politicailleries d’en face. Je fredonne les airs d’un soir 

équatorial et puise dans la seigneurie du quotidien, ce 

qui fait durer le réel : la lecture silencieuse ! Je me 

vaporise de mots et trouve mon filon dans la geste 

scripturaire des autres. J’ai besoin de leurs excentricités 

pour sourire à la vie. Pour me donner à elle. 

Je me reprends. Actes de résistance intérieure, les 

mots des autres jettent à ma tête leurs délires 

séduisants. Leurs mots ne sont-ils pas pour moi la 

marque d’un fond de jubilation subversive ? Ce sont 

des forteresses. Plus « bantouisement », plus 

« sahéliennement » des tatas ! 



2  5 

Voici que, assis sur les ruines du temps et de 

l’espace, j’en viens à recueillir les mots des autres. 

Des mots traduisant une succession d’expériences 

thématisées dans le corps d’une vie dont la variété des 

convictions plie le langage des destinées à des fins 

tangibles de la réalité. De la connaissance émue ! 

J’ai rassemblé ces textes venus d’un surtravail 

aliénant parce que la répression de leur jouissance 

indique le partage, la communion. En butinant en tout 

lieu de l’expression humaine, il m’a paru séant de 

recueillir les propos d’hommes et de femmes avides 

de se servir de mises en situation et de contrastes des 

destinées à même de former des séquences 

anthropologiques, au plus près du réel narratif, de la 

doxa existentiale ! 

Il faut faire court. Il faut insister. Poursuivre une 

course folle en lisant ces entrevues, ces gloses suspectes 

d’empathie et dont l’accent de réflexivité offre un 

coffret brasillant à l’irascible lecteur appelé à prendre 

contact avec les digressions qu’entonne la présente 

livraison. La présente pathologie « lecturante » ! 

Douala, Cité de Bonamoussadi 

(La Roseraie du Goyavier) 

Dix-sept février Deux mille douze. 



2  6 



2  7 

 

Du côté de l’Histoire 



2  8 



2  9 

 

Eugène Wonyu : 

« Pour mieux connaître l’Afrique, il faut 

remonter plus loin dans le passé ethnique de 

chaque entité » 

Publié dans le mensuel africain d’information 

économique et politique ECO-MAGAZINE n° 21, 

Février 1980 

Post-scriptum : Eugène Wonyu ne vit plus. Il a 

tourné le dos au soleil. (Note de décembre 2011) 

 

Eugène Wonyu : « Pour nous Africains, être, c’est 

avoir des ancêtres et c’est parce que ceux-ci ont vécu 

que nous existons » 

Photo Fernando d’Almeida. 



2  10 

Ancien ministre camerounais, Eugène Wonyu a été 

un ancien chercheur à l’UNESCO, et à l’Université 

Paris VII. En sa qualité d’historien, ce camerounais 

de 47 ans se distingue par sa quête inlassable d’une 

vérité historique qui ne peut être entreprise qu’en 

interrogeant l’histoire d’une manière rigoureuse et 

scientifique. Auteur de plusieurs travaux 

remarquables sur l’ethnie Basaa du Cameroun dont il 

est originaire, l’anthropologue Eugène Wonyu se bat 

depuis une vingtaine d’années pour ramener au jour 

les virtualités de son ethnie et les valeurs psychiques, 

artistiques et humaines qu’elle véhicule. A la sortie 

de son dernier opuscule : « Le chrétien, les dons et la 

mission dans l’Eglise Africaine indépendante » 

(Editions Culture et Progrès, Douala, Cameroun, 

1975), nous avons tenu à le rencontrer pour cerner de 

près sa démarche et comprendre les motivations de sa 

quête fervente. Le résultat de cette rencontre 

fructueuse est la masse des informations contenues 

dans cette entrevue de plus de deux heures d’horloge 

que nous livrons à nos lecteurs. Mais d’abord, un mot 

sur l’ouvrage :Cameroun de l’UPC à l’UC : 

témoignage à l’aube de l’indépendance (1953-

1961) que vient de publier Eugène Wonyu aux 

éditions l’Harmattan de Paris. 



2  11 

 

Cameroun de l’UPC à l’UC : 

témoignage à l’aube 

de l’indépendance (1953-1961) 

Qu’un livre vienne refixer certains moments 

palpitants de l’histoire politique du Cameroun, cela 

paraît être de bon augure surtout quand le signataire 

de ce livre s’est trouvé lui-même mêlé dans les 

remous politique de son pays. 

Le récent ouvrage de Eugène Wonyu : Cameroun 

de l’UPC à l’UC : témoignage à l’aube de 

l’indépendance (1953-1961) s’offre comme une 

plateforme d’incriminations à peine voilées où 

l’auteur, ancien ministre d’un ancien gouvernement 

se met à ôter le voile d’Isis, à nous introduire dans les 

antichambres du pouvoir politique, au fil d’une 

narration captivante. Livre très polémique du reste qui 

fera certainement du tort à certaines personnalités 

politiques camerounaises, lesquelles continuent 

d’enjamber le pas de l’histoire… de leur pays. 

Au lendemain de la défaite de l’Allemagne 

hitlérienne devant les troupes alliées, le Cameroun, 



2  12 

plongé dans une intense activité syndicale, entend 

s’émanciper des serres françaises, obtenir une 

personnalité juridique reconnue de tous. Au centre de 

cette gestation, de cette effervescence politique, se 

dresse majestueuse l’Union des Populations du 

Cameroun (UPC) qui drainera dans son sillage moult 

« indépendantistes ». Autour de ce parti-fanion, la 

création d’autres formations politiques vient relancer 

l’enjeu fondamental qui portait, pour certains, sur 

l’indépendance immédiate, pour d’autres, sur 

l’indépendance amorcée par étapes. 

Evoquant cette frange de l’histoire du Cameroun, 

Eugène Wonyu, alors militant de l’UPC originelle, 

tente dans son plaidoyer de saisir cette formation 

comme une orchestration. S’arrêtant sur le rôle actif 

que personnellement il eut à jouer dans ce parti 

d’avant-garde, l’auteur tire évidemment les ficelles du 

côté de son mouvement pour marquer d’une pierre 

blanche le nationalisme qui prévalait dans cette 

formation portée sur les fonts baptismaux par Ruben 

Um Nyobé. 

Mise hors-la-loi en 1955 sous administration 

coloniale bien sûr, l’UPC prend le chemin du maquis 

et s’oppose aux élections de 1956 sur la loi-cadre (loi 

Defferre). Son secrétaire général, Ruben Um Nyobé 

est assassiné dans le maquis le 13 septembre 1958. 

Puis, c’est le branle-bas dans le mouvement. 

Dispersés, les « légionnaires » continuent néanmoins 

d’opérer dans la clandestinité en cultivant le 

terrorisme. Déçu semble-t-il par les continuateurs de 

Ruben Um Nyobé, Eugène Wonyu se désolidarise du 

mouvement et opte pour le parti de Ahmadou Ahidjo, 

l’Union camerounaise (UC). 



2  13 

Dans ce livre, nous apprenons comment Wonyu, 

jadis mêlé à la fermeté d’une ligne politique directrice 

– l’UPC-, va devenir un transfuge, en passant à 

l’autre camp pour vivre avec une intense sympathie, 

les idéaux d’un autre courant politique qui n’avait pas 

suffisamment affiné ses contours idéologiques. Par ce 

retournement spectaculaire, Wonyu est décrié par ses 

anciens compagnons de lutte et suspecté dans le 

même temps par les séides d’Ahidjo. 

Cependant, Wonyu réussira à se faire admettre tant 

bien que mal dans l’Union camerounaise et grâce à 

l’entremise de notables Basaa (nous apprend-t-il !) 

lesquels plaident sa cause auprès d’Ahidjo, celui-ci 

« récupère » aisément l’ancien « upéciste » et le 

nomme le 20 octobre 1961, ministre-adjoint de 

l’information et du tourisme ! 

En un laps de temps, le nouveau ministre déborde 

d’activités. Il multiplie des déclarations à l’emporte-

pièce et se permet même de comparer Ahidjo à 

l’homme d’Etat athénien, Périclès ! 

Le 27 novembre 1961, soit après 37 jours de 

fonction ministérielle, Eugène Wonyu est écarté, 

congédié du gouvernement sans aucune forme de 

procès. Puis ce sera une longue et studieuse 

traversée du désert qui lui permettra d’entreprendre 

des recherches en histoire et en anthropologie 

africaines à l’Ecole Pratique des Hautes Etudes de 

Paris. 

Il faut lire ce livre écrit avec beaucoup d’amertume 

par un homme ulcéré par sa longue traversée du 

désert (depuis 1961 date de son départ du 

gouvernement, Wonyu avait été soigneusement tenu à 



2  14 

l’écart de toute activité politique par l’ancien régime), 

un homme qui espérait toujours et qui continue 

d’espérer encore aujourd’hui en une quelconque 

réhabilitation politique « au cœur du renouveau de 

Paul Biya » comme il le dit sans tartuferie. Mais 

Wonyu doit-il nécessairement occuper un poste 

ministériel dans son pays pour que sa vie ait 

finalement un sens pour lui ? 

(Note de lecture parue dans le mensuel 

panafricain BINGO n°409 de février 1987) 

Fernando d’Almeida 

Eugène Wonyu, j’ai sous mes yeux, la matière 

de deux opuscules qui traitent indifféremment de 

l’histoire des Basaa et du chrétien, de ses dons et 

de sa mission dans l’Eglise Africaine 

indépendante. Des deux livres présentés en digest, 

je dois franchement dire que je n’ai lu que le 

premier et parcouru en diagonale le second. La 

question que j’aimerais vous poser vise donc en 

premier lieu, le recueil qui contient un certain 

nombre de renseignements sur les Basaa du 

Cameroun. Mais avant d’en arriver-là, j’aimerais 

connaître l’approche méthodologique de votre 

travail ! 

Eugène Wonyu : 

La méthodologie employée pour écrire l’histoire 

des Basaa est celle que j’aie eu l’honneur d’exposer à 

Paris en 1971, au cours des assises du comité 

scientifique international à l’UNESCO, pour la 

rédaction d’une histoire africaine sous les auspices du 

Centre International des Recherches Africaines 

(C.I.R.A.F.). Cette méthode se présente 



2  15 

sommairement comme la méthode des trois axes : 

l’axe vertical, l’axe horizontal et l’axe oblique. 

Pourquoi trois axes ? Parce que l’équipe de 

recherches en anthropologie juridique de l’Université 

de Paris qui était composée à l’époque de la plupart 

des chercheurs africains de tous les horizons et de 

toutes les langues (francophones, anglophones, 

lusophones, hispanophones), avait estimé que tout 

homme quel qu’il soit a un passé dont il est issu, un 

présent où il est inséré et qu’il peut s’épanouir à 

l’intérieur d’autres entités autres que la sienne propre. 

C’est pour cela que nous avons essayé de présenter 

l’histoire de l’Afrique sous la forme de trois axes. 

Verticalement, tout homme descend de parents 

antérieurs à sa naissance, donc d’une souche ethnique 

ou tribale. Horizontalement, il se trouve inséré dans 

d’autres souches ethniques ou tribales dans lesquelles, 

il est capable de s’épanouir tout en gardant son 

identité propre. Obliquement, le même individu qui se 

marie, crée des liens de descendance qui permettent 

de s’associer des éléments de sa nouvelle famille qui 

est celle de sa femme et de celle qu’il crée lui-même, 

c’est-à-dire, sa filiation. Au C.I.R.A.F., nous avions 

estimé que l’Africain n’est pas né au moment des 

colonisations européennes dans la mesure où, au 

cours de nos séminaires, certains de nos camarades 

avaient pu remonter jusqu’à quatorze générations 

dans leur propre famille. Vous verrez donc sur le plan 

vertical que pour nous Africains, l’histoire ne se 

conçoit pas sur le simple plan événementiel ou factuel 

mais plutôt sur « l’ancestrologie ». 

Cette science qui étudie les êtres humains à travers 

la lignée des ancêtres, sera l’apport spécifique de 

l’Afrique dans l’approche méthodologique de 



2  16 

l’histoire africaine. Car pour nous Africains, être, 

c’est avoir des ancêtres et c’est parce que ceux-ci ont 

vécu que nous existons ! 

Maintenant, parlons de l’histoire des Basaa du 

Cameroun, de l’Egypte des Pharaons à nos jours. 

Pourquoi remonter si loin dans l’espace et le 

temps ? 

Puisque tout à l’heure, dans votre première 

question, je vous ai dit : pour un Africain, être, c’est 

avoir des ancêtres. Comment un chercheur qui est en 

même temps, sujet et objet de l’histoire de son 

peuple, ne pouvait-il pas se poser la question de 

savoir : être Basaa aujourd’hui au Cameroun, c’est 

quoi ? 

Dans une carte dressée par un professeur français, 

J.C. Froelich, carte qu’on trouve à la Documentation 

Française à Paris, cet auteur signale quatorze points 

d’implantations de certaines populations comme 

ayant pour nom Basaa en Afrique. L’existence du mot 

Basaa seul peut-elle permettre de conclure que ces 

différents groupements forment ou ont formé jadis 

une seule souche ? Faute de documents écrits, le 

chercheur se heurtera à ce mur infranchissable même 

lorsqu’il serait tenté de répondre par oui. Cependant, 

s’il est chercheur, il ne devra pas se contenter de 

prouver sans démontrer ; il s’ingéniera à fouiller, à 

recouper et à ressouder, pour prétendre donner à sa 

trouvaille, une assise solide, scientifique. Pour cela, le 

cas spécifique du Basaa d’Afrique est passionnant. 

Aucun peuple africain à l’heure actuelle n’est signalé 

autant de fois sur la carte du continent. Aussi, force 

nous est de nous interroger si le fait relève du hasard, 

ou de la fiction. Ni hasard, ni fiction ne seront admis 



2  17 

ici comme critères pour bâtir une vérité scientifique, 

car grâce aux fouilles effectuées par des Anglais 

égyptologues, on a vu apparaître pour la première fois 

le mot « Basaa » comme ayant constitué un 

« Réservoir ». Nous dirions aujourd’hui Territoire. Et 

c’était au temps des Empires Méroïtiques (1900-300 

avant J.C.). Cette implantation si lointaine ne peut-

elle pas permettre d’avancer que les différents 

groupements actuels des Basaa d’Afrique 

proviendraient de ces sites si heureusement identifiés, 

puisque les sources orales indiquées dans mon livre 

corroborent ces données ? 

En appelant au secours l’archéologie, on est en 

droit de répondre par l’affirmative parce que l’histoire 

écrite nous enseigne que les populations actuelles au 

Sud du Sahara ont jadis animé la vie au bord du Nil. 

Il y a même plus. Les traditions orales de leurs 

peuples désignent aussi ces lieux comme leur ancien 

habitat. Les Basaa si nombreux aujourd’hui auraient-

ils renoncé à quitter cette Egypte devenue invivable à 

cause des grandes invasions venues d’Occident ? Un 

certain nombre d’indices nous conduisent à supposer 

pour l’instant que tous ces flots des Basaa 

proviennent d’un seul et même lieu : le Soudan actuel 

à la hauteur de la 6
e
 cataracte selon les Egyptologues 

cités plus haut. Qu’ils conservent ou non les mêmes 

coutumes, les mêmes noms, les mêmes croyances et 

la même organisation sociale, ces facteurs ne 

constituent pas les seuls éléments valables 

d’appréciation. Nous avons retenu certains indices qui 

nous ont conduit à remarquer qu’au temps de Méroé, 

il y avait au-dessous du territoire Basaa, un temple et 

une ville connue sous les noms de UM-USUDA. La 

langue basaa actuelle contient le mot UM et celui-ci 



2  18 

désigne en même temps une divinité, un culte et une 

confrérie. 

Au Nigeria, les trois localités des Basaa 

comprennent : les Basaa-Ngé ; Basaa-Nkomo, Basaa-

Kaduna. Tous habitent autour du confluent de la 

Bénoué et du Niger, près de Lokodja. Le terme Ngé 

désigne au Cameroun, chez les Basaa et les Bakokos, 

leurs cousins, une confrérie masculine, un être 

mythique et un culte. 

Au Liberia, les Basaa désignent le tambour utilisé 

pour la musique de danse TUKU et ceux du 

Cameroun disent NKU et DIKU au pluriel. Ceci a été 

révélé au Festival Panafricain d’Alger en 1969 par le 

ministre libérien de l’éducation de l’époque qui était 

Basaa d’origine comme l’était celui du Cameroun 

d’ailleurs. Que faut-il dire à propos de votre 

question ? Que non seulement les Basaa sont des 

Africains, mais ce sont des anciens africains qui ont 

jadis fécondé et animé la grande civilisation 

méroïtique avec d’autres africains ! 

Ayant abandonné leur territoire à l’instar des 

autres Bantu, ils ont émigré vers le sud en rangs 

dispersés pour se trouver actuellement localisés dans 

trois régions différentes : 

En Afrique Occidentale : Sénégal (Bassa-ri), 

Sierra-Léone (Basaa), Liberia (Basaa), Togo (Basaa-

ri), Nigeria (Basaa Ngé, Basaa-Nkomo, Basaa-

Kaduna) ; 

En Afrique Centrale : le Cameroun (Basaa, UM, 

Ngé), Congo-Brazaville (Basaa d’Ouesso), Zaïre 

(Basaa la Mpasu ou Nkusu, Basaa-Kata). 



2  19 

En Afrique Orientale : Kenya (Mombasa), 

Mozambique (Cabora-Basaa). 

Mais je renonce provisoirement à dire 

formellement que tous ces Basaa sont cousins, sans 

informations suffisantes sur leur vie et leurs mœurs 

actuels. 

Pensez-vous qu’il y a nécessité aujourd’hui de 

partir des entités nationales dans le but d’élaborer 

enfin une stratégie globale de l’histoire africaine ? 

Non seulement j’y crois fermement, mais je suis 

foncièrement convaincu que c’est la seule façon 

d’appréhender le monde africain authentique. 

D’ailleurs, dans cette approche, je ne suis pas seul. Le 

Président Ahidjo du Cameroun, au cours du Congrès 

de son parti, l’Union Nationale camerounaise à 

Garoua en 1969 avait dit que pour bâtir une Nation 

camerounaise, il fallait étudier d’abord les entités 

tribales qui constituèrent à l’époque pré-coloniale, des 

véritables Nations ! Et on cite souvent en Afrique 

Centrale, le phénomène Fang dont les populations 

sont à cheval sur quatre Républiques. Vous 

comprendrez aisément pourquoi, au cours de mes 

recherches, j’ai été amené non seulement à me 

contenter de répertorier les sites où sont installés les 

Basaa en Afrique, mais de montrer, de supposer qu’il 

peut y avoir une corrélation entre des populations 

parties de l’ancien Soudan Méroïtique, il y a de cela 

plus de quatre mille ans et qui continuent aujourd’hui 

à se désigner sous le vocable des Basaa. 

En tant que sujet et objet historique, la tentative est 

grande d’avancer que pour mieux connaître l’Afrique, 

il faut remonter plus loin dans le passé ethnique de 



2  20 

chaque entité. D’ailleurs, les enseignements du 

Professeur Cheick Anta Diop du Sénégal sont 

péremptoires là-dessus puisque pour Anta Diop, tout 

peuple au sud du Sahara a le devoir de recherche d’où 

est sorti son ancêtre dans la mouvance nubienne. 

Dans votre opuscule, il est question de 

« Nyambéisme » entendu comme manifestation de 

la pensée religieuse africaine. En quoi consiste 

cette religion négro-africaine et comment est-elle 

interprétée… du dedans ? 

En lisant mon opuscule, vous avez vu que j’ai 

essayé de présenter un tableau à matrices. Je l’ai 

intitulé : la logique filiatique selon les Basaa du 

Cameroun en respectant l’idée maîtresse selon 

laquelle tout individu descend d’un père. J’ai montré 

à la page 35 de l’opuscule que le Basaa considère le 

chiffre 9 (neuf) comme un chiffre sacré parce que, au-

dessus de l’individu qui parle, il existe trois degrés : 

celui de son propre père, celui du père de son grand-

père et, celui du cycle des arrière-grands-pères. Au-

dessous de lui, il y a la génération de son fils, celle de 

son petit-fils, celle de son arrière-petit-fils, celle du 

fils de ce dernier et celle du petit-fils de ce dernier. Ce 

qui donne en examinant bien le tableau, 9 degrés au- 

delà desquels l’individu n’a aucun lien l’obligeant 

à respecter les interdits de la parenté. Car les Basaa 

disent qu’au-delà du chiffre 9, il n’y a plus de science. 

Qu’est-ce que cela veut dire ? 

Cela veut dire que la création ne comporte que 

deux (2) êtres : l’être masculin représenté par le 

chiffre 5 et l’être féminin par le chiffre 4. Donc 5 plus 

4 égale 9 et 9 plus 1 donne 10. Dieu représente le 


