


Présentation de l’éditeur : 

Cette question engage un jugement quant à 
la nature des convictions fondamentales sur 
lesquelles repose sa philosophie : alors 
qu’elle a longtemps été louée (ou vilipendée) 
en tant que métaphysique spéculative, des 
approches récentes s’estiment en mesure de 
contourner ce problème. Les arguments 
hégéliens semblent alors pouvoir être 
reconstruits et évalués indépendamment des 
convictions métaphysiques professées par 

leur auteur ; la « conscience de soi métaphysique » de Hegel 
ferait en quelque sorte écran au potentiel rationnel et normatif de 
cette pensée. D’autres lectures actuelles résistent à une telle 
façon de voir : dissocier les analyses hégéliennes de leur arrière-
plan métaphysique serait les priver de ce qu’elles ont de plus 
tranchant, les ramener au niveau de ce que Hegel nommait la 
pensée d’entendement. À vouloir actualiser sa philosophie, ne la 
condamne-t-on pas à l’insignifiance ? 
Ce débat, au cœur du commentaire hégélien actuel, s’est 
développé au mois de juin 2009 à l’Université de Poitiers et à la 
Sorbonne, lors d’un colloque international qui a réuni au total 
plus de vingt contributeurs comptant parmi les commentateurs 
les plus réputés de Hegel. Ce volume contient les textes qui y 
ont été présentés. Il constitue une pièce majeure de la discussion 
contemporaine autour de cette philosophie et montre combien 
Hegel est plus que jamais présent. 
Jean-François Kervégan est professeur à l’Université Paris 1 / 
Panthéon-Sorbonne et membre de l’Institut Universitaire de 
France. 
Bernard Mabille est professeur à l’Université de Poitiers et 
directeur du Centre de recherche « Métaphysique allemande et 
Philosophie pratique ». 



Hegel au présent





Sous la direction de Jean- François Kervégan, 
et Bernard Mabille

Avec la collaboration d’Élodie Djordjevic

Hegel au présent
Une relève de la métaphysique ?

CNRS ÉDITIONS

15, rue Malebranche –  75005 Paris



Ouvrage publié avec le concours de l’Université Paris  1 
Panthéon- Sorbonne et de l’Institut Universitaire de France

© CNRS Éditions, Paris, 2012



Sommaire

Présentation, Jean- François Kervégan 
et Bernard Mabille ............................................................................... 11
Traductions et abréviations utilisées ................................................... 17

PREMIÈRE PARTIE
HEGEL EN LUI- MÊME

Hegel ou la métaphysique réformée, 
Bernard Bourgeois .............................................................................  25

La critique de la métaphysique de l’immédiateté 
dans l’Encyclopédie des sciences philosophiques 
Jean- Michel Buée ...............................................................................  37

Mort et transfiguration de la métaphysique chez Hegel, 
Franco Chiereghin ..............................................................................  51

Situation de la logique hégélienne, 
Emmanuel Cattin ...............................................................................  65

La logique de la liberté, c’est la liberté du logique, 
Félix Duque ........................................................................................  81

La philosophie de Hegel – avec la métaphysique et sans elle, 
Hans Friedrich Fulda .........................................................................  93

La fonction du nom dans la logique spéculative, 
Bruno Haas .........................................................................................  129

La logique actionnelle et la « vraie critique », 
Jean- Marie Lardic ..............................................................................  145

La liberté et le monde de la vie, 
Terry Pinkard .....................................................................................  157



Les déficiences de l’ancienne métaphysique La critique hégélienne 
de la métaphysique dans le « Concept préliminaire » 
de la logique de l’Encyclopédie, 
Annette Sell ........................................................................................  177

L’athéisme métaphysique selon Hegel, 
Jean- Louis Vieillard- Baron ................................................................  191

DEUXIÈME PARTIE
HEGEL EN SES AUTRES

Du métaphysique au transcendantal – et retour, 
Myriam Bienenstock ..........................................................................  211

La conception hégélienne du temps est- elle métaphysique ? 
Retour sur le débat Hegel/Heidegger, 
Christophe Bouton .............................................................................  225

Kant, Hegel et le système de la raison pure, 
Karin De Boer ............................................................................................  239

Hegel sans la dialectique ?, 
Michaël Foessel .................................................................................  253

Hegel et la critique kantienne de la métaphysique, 
Gilbert Gérard ....................................................................................  267

Une pensée non- métaphysique de l’action, 
Jean- François Kervégan .....................................................................  283

Hegel, le dépassement de quelle métaphysique ?, 
Bernard Mabille .................................................................................  311

L’idéalisme fini et infini, 
Robert Pippin .....................................................................................  333

Deux critiques et deux sauvetages de la métaphysique, 
Emmanuel Renault .............................................................................  353

Réalité et effectivité. Haym et Nietzsche face à Hegel, 
Ari Simhon .........................................................................................  367

Hegel au présent8



Métaphysique critique et suppositions métaphysiques. 
La logique hégélienne comme analyse de l’être, 
Pirmin Stekeler- Weithofer .................................................................  399

Hegel et l’épuisement du réalisme, 
Olivier Tinland ...................................................................................  423

Faut- il relire Hegel à travers Kant ?, 
David Wittmann .................................................................................  437

Les auteurs ............................................................................................ 451

Sommaire 9





 Présentation
Jean- François Kervégan et Bernard Mabille

Deux gestes fondamentaux traversent toute l’histoire de la philosophie. 
Le premier consiste en un effort constant de sobriété de pensée : veiller 
à ne pas s’évader au- delà du monde ou des choses de la nature (meta ta 
physika) en multipliant sans nécessité les entités. La seconde considère 
que tout n’est pas réductible au seul critère de la donation sensible et 
qu’il est besoin, pour penser le réel, d’aller au- delà de ce qui apparaît, y 
compris dans le dessein de le « sauver » (suivant le mot d’ordre de Platon : 
« sauver les phénomènes »).

Cette divergence, commodément (et trop simplement) illustrée dans 
« L’École d’Athènes » de Raphaël par les postures respectives de Platon 
(tendant le doigt vers le ciel des idées) et d’Aristote (dont le geste paraît 
indiquer qu’il convient de redescendre de ces hauteurs), se retrouve, 
avec une particulière acuité, chez les continuateurs et les interprètes de 
Hegel. Rapidement, après la mort du philosophe, deux lignes se déga-
gent. Les hégéliens dits « de droite » voient en Hegel avant tout un 
métaphysicien, voire un théologien. Les hégéliens dits « de gauche » (ou 
« jeunes hégéliens »), dont le plus fameux est Karl Marx, cherchent à 
arracher Hegel au méta- physique pour trouver chez lui des ressources 
afin de ne plus seulement « interpréter », mais bien de « transformer » le 
monde, selon le mot d’ordre formulé dans la 11e thèse sur Feuerbach1. 
Se profile alors une opposition entre un Hegel « avec » et un Hegel 
« sans métaphysique ».

La question est cependant plus complexe. En réalité, l’héritage de Hegel 
n’est pas à deux mais à trois termes : car les « vieux hégéliens » (disciples 
soucieux de respecter la lettre du texte dont ils ont offert la première 
édition fiable et complète – celle dite des « amis du défunt »), qui certes 
ne sont pas des « hégéliens de gauche » entendant mener la « critique 
du ciel » en même temps que celle de la terre, ne sont pas forcément 
pour autant des hégéliens de droite (si l’on entend par là des partisans 

1. Voir K. Marx, Thèses sur Feuerbach, in L’Idéologie allemande, Paris, 
Éditions sociales, 1976, p. 4 : « Les philosophes n’ont fait qu’interpréter diver-
sement le monde, ce qui importe, c’est de le transformer. »



d’une interprétation de l’œuvre de Hegel qui accorde le dernier mot au 
théologique, comme celle de Mahreineke). Un bon exemple en est offert 
par le fidèle Karl Rosenkranz qui rappelle, contre les critiques adressées 
par R. Haym à la tentative – manquée selon celui- ci – de fusionner la 
logique et la métaphysique, que pour Hegel « raison, nature et esprit sont 
en soi également absolus »2. Et l’on est en droit, à la lumière des débats 
qui ont opposé les successeurs de Hegel, de se demander si l’alterna-
tive n’est pas exagérément simplifiée. D’une part, la métaphysique – la 
bonne métaphysique, qui ne se confond pas avec « l’habituelle métaphy-
sique d’entendement », qui n’est qu’une « simple vision d’entendement 
des objets de la raison »3 – ne se réduit pas à la théologie. Nul ne le 
sait mieux que Hegel, qui affirme certes que la philosophie spéculative a 
le « même contenu » que la religion, mais aussi qu’elle l’énonce dans la 
langue du concept, et non dans celle de la représentation, ce qui l’expose 
au soupçon des théologiens selon lequel elle aurait en elle « trop peu de 
Dieu », tout comme, du point de vue d’une « soit- disant philosophie », elle 
passe pour contenir « trop de Dieu »4. Si pour Hegel la philosophie est 
une « théologie spéculative »5, on peut soupçonner que chez lui l’adjectif 
transforme en profondeur le contenu de sens qu’il convient d’attribuer au 
substantif. D’autre part, à prendre les choses avec rigueur, vouloir penser 
« sans métaphysique », c’est- à- dire, par exemple, sans certaines hypothèses 
relative à ce que c’est que « être » ou que « penser », est- il absolument 
possible ? Hegel, là aussi, peut nous servir de guide, lui qui reproche à 
la science moderne de la nature, et singulièrement à la physique newto-
nienne, de pécher non parce qu’elle met en œuvre de la métaphysique, mais 
parce qu’elle s’appuie sur une mauvaise métaphysique, faite d’un « brouet 
d’expérience et de réflexion6 ». La question ne serait donc pas de savoir 
s’il faut penser « avec » ou « sans » métaphysique, puisque toute pensée 
en engagerait une, mais plutôt de prendre conscience de la métaphysique 
que chaque pensée met en œuvre et d’établir si cette métaphysique est 
« bonne » (spéculative) ou « mauvaise » (d’entendement).

Dans l’espace, très ouvert, des interprétations contemporaines, la situation 
est tout aussi compliquée. À défaut d’être en mesure de reconstruire une 

2. Voir d’une part R. Haym, Hegel en son temps (1857), Paris, Gallimard, 
2008, p. 357 ; d’autre part, K. Rosenkranz, Apologie de Hegel contre le docteur 
Haym (1858), in Rosenkranz, Vie de Hegel, Paris, Gallimard, 2004, p. 652.

3. Hegel, Enzykl., § 378, W 10, p. 10, et § 18, W 8, p. 92 / Encycl. 3, p. 176, 
et Encycl. 1, p. 294.

4. Hegel, Enzykl., § 573 Anm., W 10, p. 379 / Encycl. 3, p. 362.
5. Hegel, Enzykl. 1817, § 17 Anm. / GW 13, p. 26 / Encycl. 1, p. 191.
6. Hegel, WdL I, GW 11, p. 178 / SL 11, p. 253 (ou WdL 11, W 5, p. 320 / 

SL 12, p. 289).

Hegel au présent12



histoire générale des interprétations du hégélianisme, comme H. Ottmann 
le fit naguère pour la seule philosophie politique7, on est à première vue 
tenté d’effectuer un partage entre une Hegelforschung « sans métaphysique » 
et des interprétations « avec métaphysique », partition qui paraît répéter, 
avec le même risque de simplification outrancière, celui des « jeunes » et 
des « vieux » hégéliens des années 1830- 1840. Du côté « non métaphy-
sique », on trouvera par exemple une tradition héritière des marxismes, 
entendant faire le départ entre le « noyau rationnel » et « l’enveloppe mys-
tique » de la dialectique hégélienne et se débarrasser ainsi de ce qu’elle 
peut avoir de « mystificateur »8. De Labriola et Lukács à Althusser, en 
passant par Marcuse, ce type de lecture a produit de beaux fruits, même 
si l’arbre paraît aujourd’hui stérile. Le relais a été pris par les interpréta-
tions « pragmatistes » et/ou « analytiques » de Hegel, qui s’inscrivent dans 
un tout autre horizon. Alors même que la philosophie anglo- saxonne du 
XXe siècle paraissait avoir généralement fait sienne, à l’exception notable 
de John Dewey, l’aversion éprouvée par Russell (une fois celui- ci revenu 
de son adhésion précoce au « néo- hégélianisme » spiritualiste de la fin du 
XIXe siècle), un courant de plus en plus en plus important de philosophes 
anglo- saxons (qu’on qualifie par commodité de « pragmatiste », bien que 
tous ceux qui y contribuent ne se reconnaissent pas dans cette étiquette) 
s’emploie depuis les années 1950- 1960, à la suite de Wilfrid Sellars et 
de Richard Rorty, à prendre appui sur certains aspects de la pensée de 
Hegel – par exemple : sa critique du « mythe du donné » dans le premier 
chapitre de la Phénoménologie de l’Esprit, sa conception de l’action et 
de « l’agentivité » développée dans la section médiane des Principes de 
la philosophie du droit, sa théorie de l’esprit objectif et de la Sittlichkeit 
impliquant l’idée d’une « socialité de la raison » – pour développer, contre 
le courant dominant de la philosophie analytique (c’est- à- dire contre ce 
qu’on peut appeler grossièrement la ligne Quine- Davidson), une pensée 
de la connaissance et de l’action qui a peu de choses à voir avec ce que 
l’on entend classiquement par métaphysique, ni non plus avec ce que l’on 
nomme aujourd’hui la « métaphysique analytique ». Les travaux de quelques 
philosophes, dont certains figurent au sommaire du présent ouvrage, sont 
l’illustration de ce courant actuellement très dynamique de la recherche : 
J. McDowell et R. Brandom pour ce qui est du néo- pragmatisme stricto 
sensu9 et, dans une perspective qu’on peut qualifier (en se maintenant à un 

7. Voir H. Ottmann, Individuum und Gemeinschaft bei Hegel, vol. 1 : Hegel 
im Spiegel der Interpretationen, Berlin, De Gruyter, 1977.

8. Voir Marx, Le Capital, Postface à la 2e édition allemande, Paris, PUF, 
1993, p. 18.

9. Certains de leurs travaux sont maintenant accessibles en langue française : 
voir R. Brandom, L’Articulation des raisons. Introduction à l’inférentialisme, Paris, 

 Présentation 13



niveau de généralité prudent) de non- métaphysique, A. Honneth, T. Pinkard 
et R. Pippin10. À ce courant actuellement très dynamique s’oppose, comme 
parmi les successeurs immédiats de Hegel, une « droite hégélienne » elle- 
même fort diverse : à côté des tenants d’une interprétation de Hegel accor-
dant une place centrale à la question théologique (H. Küng, A. Chapelle, 
A. Léonard, E. Brito, J.- L. Vieillard- Baron11), on rangera (non sans quelque 
hésitation) parmi les « vieux hégéliens » des interprètes qui se soucient 
d’abord de respecter l’architecture systématique et littérale de l’œuvre12, 
et dont certains reconnaissent à l’œuvre de Hegel une dimension méta-
physique – en un sens qui n’est pas nécessairement « théologique », mais 
plutôt « ontologique » – et cherchent à donner un sens hégélien précis à ce 
« vieux mot de métaphysique », pour paraphraser Hegel lui- même. Il faut 
bien en effet constater que certains lecteurs soucieux de dégager Hegel de 
la métaphysique (en s’opposant par exemple à la lecture heideggerienne) 
reconnaissent en son œuvre une dimension ontologique fondatrice. Une 
nouvelle division apparaît alors au sein des hégéliens « sans métaphysique » 
entre ceux qui revendiquent cette dimension ontologique (sans métaphy-

Éd. du Cerf, 2009, et Rendre explicite, 2 vol., Paris, Éd. du Cerf, 2010- 2011 ; 
J. McDowell, L’Esprit et le monde, Paris, Vrin, 2007. On lira avec intérêt leurs 
contributions à la livraison consacrée récemment par le no 99 (2008) de la revue 
Philosophie au thème : « Hegel pragmatiste ? » : J. McDowell, « Hegel et le 
mythe du donné » (pp. 46- 62), et R. Brandom, « Esquisse d’un programme pour 
une lecture critique de Hegel. Comparer les concepts empiriques et les concepts 
logiques » (pp. 63- 95).

10. Voir en particulier A. Honneth, Les Pathologies de la liberté, Paris, La 
Découverte, 2008 et Das Recht der Freiheit, Francfort/M., Suhrkamp, 2011. 
T. Pinkard, Hegel’s Phenomenology : the Sociality of Reason, Cambridge, 
Cambridge UP, 1996. R. Pippin, Idealism as Modernism. Hegelian Variations, 
Cambridge, Cambridge UP, 2001 ; Hegel’s practical Philosophy. Rational Agency 
as ethical Life, Cambridge, Cambridge UP, 2008 ; Hegel on Self- consciousness, 
Princeton, Princeton UP, 2011. Voir aussi les contributions de Pinkard et de Pippin 
au numéro précité de Philosophie (99/2008) : T. Pinkard, « Le pragmatisme fut- il 
le successeur de l’idéalisme ? » (pp. 21- 45) ; R. Pippin, « La théorie hégélienne 
de l’agentivité » (pp. 96- 120).

11. H. Küng, Incarnation de Dieu. Introduction à la pensée théologique 
de Hegel comme prolégomènes à une christologie future, Paris, Desclée De 
Brouwer, 1973 ; A. Chapelle, Hegel et la religion, 3 vol., Paris, Éditions 
Universitaires, 1964- 1967 ; A. Léonard, La Foi chez Hegel, Paris, Desclée, 
1973 ; E. Brito, La Christologie de Hegel, Paris, Beauchesne, 1983 ; J.- L. 
Vieillard- Baron, Hegel : système et structures théologiques, Paris, Éd. du Cerf, 
2006.

12. Les travaux de Dieter Henrich, de Bernard Bourgeois et de Hans Friedrich 
Fulda (les deux derniers ayant participé au présent volume) peuvent, malgré leurs 
différences, être inscrits dans ce cadre.

Hegel au présent14



sique, avec ontologie) et ceux qui veulent soustraire Hegel non seulement 
à la métaphysique mais à l’ontologie elle- même en son acception classique 
(sans métaphysique, sans ontologie, ou avec une ontologie « sociale »)13…

Il est bien certain, toutefois, que de telles taxinomies brutales simplifient 
à outrance le paysage. Hegel nous a appris qu’isoler ou ab- straire une 
thèse et la déclarer vraie indépendamment du travail qu’exerce en son 
cœur même sa négation (la thèse opposée), c’est la livrer à un dogma-
tisme du « ou bien… ou bien » dont l’assurance cache mal la faiblesse14. 
S’il est vrai qu’il existe des différences importantes d’accent entre les 
divers types de lecture qui ont été ici évoquées, il est honnête d’admettre 
qu’on ne peut se sortir du débat par une réponse tranchée, d’autant plus 
que le terme « métaphysique » est susceptible de recevoir – et reçoit 
effectivement – des acceptions très diverses. Comme l’indique ici même 
H. F. Fulda, « la question “Hegel avec ou sans métaphysique ?” est une 
question de juste hiérarchisation, d’accentuation et de délimitation de 
réponses partielles. […] Il faut donc y répondre résolument par : “et 
l’un, et l’autre”15 ».

Les présentes contributions ont été pour la plupart présentées lors d’un 
colloque international qui s’est tenu en deux sessions, les 19- 20 et 29- 
30 juin 2009 à l’Université de Poitiers et à l’Université Paris 1 / Panthéon- 
Sorbonne. Ce colloque était co- organisé par le laboratoire « Normes, 
Sociétés, Philosophies » (NoSoPhi) de l’équipe Philosophies contemporaines 
(Paris 1) et par le Centre de Recherche sur Hegel et l’Idéalisme Allemand 
(Poitiers), avec le concours de l’Internationale Hegel- Vereinigung, qui en 
a parrainé l’organisation, de l’Université franco- allemande, du Deutscher 
akademischer Austauschdienst (DAAD), de l’Institut Goethe de Paris et de 
l’Institut Universitaire de France. Quelques textes que nous ont confiés des 
chercheurs qui n’avaient pas pris part au colloque ont été adjoints à cet 
ensemble qui offre, nous semble- t-il, un panorama varié, ouvert et nuancé 
des positions actuelles sur la relation de Hegel avec « la métaphysique », 
non pas tant comme question d’histoire de la philosophie que comme enjeu 
pour pratiquer aujourd’hui une philosophie à la fois inspirée par Hegel et 
attentive à répondre aux exigences actuelles du penser.

13. Voir respectivement B. Mabille, Hegel, Heidegger et la métaphysique, Paris, 
Vrin, 2004 ; J.- F. Kervégan, L’effectif et le rationnel. Hegel et l’esprit objectif, 
Paris, Vrin, 2007.

14. Voir Hegel, Enzykl., W 8, p. 18 (Encycl. 1, p. 126) : « on est encore telle-
ment pris dans l’unilatéralité de l’entendement qu’on n’a savoir que du ou bien 
– ou bien. »

15. Voir infra, p. 127.

 Présentation 15



La publication de cet ouvrage a été rendue possible grâce au tra-
vail méticuleux de correction et d’harmonisation accompli par Élodie 
Djordjevic. Certains textes devaient être traduits ; ce fut fait grâce 
à Élodie Djordjevic, Bruno Haas, Jean- François Kervégan, Bernard 
Mabille, Emmanuel Mejia, Olivier Tinland, Isabelle Wienand et David 
Wittmann.

Hegel au présent16



 Traductions 
et abréviations utilisées

Œuvres complètes en allemand et abréviations

GW : Gesammelte Werke, im Auftrag der deutschen Forschungsgemeinschaft 
hrsg. von der Rheinisch- Westfälischen Akademie der Wissenschaften, Hamburg, 
Meiner, 1968 –, 25 volumes parus.

SW : Sämtliche Werke, Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden. Auf Grund 
des Originaldrucks neu hrsg. von H. Glockner, Stuttgart- Bad Cannstatt, 
Frommann- Holzboog, 1927- 1930.

W : Werke in zwanzig Bänden (E. Moldenhauer & K. M. Michel, éd.), 
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1969- 1971, et CD- Rom, Berlin, Talpa Verlag. 
Par commodité, cette dernière édition est celle qui est presque toujours citée.

Textes de Hegel en langue allemande 
tout spécialement utilisés et abréviations

Berliner Schriften et Heidelberger Schriften (W. Jaeschke, éd.), Meiner, 
1997 [Berliner Schriften].

Briefe von und an Hegel (Johannes Hoffmeister, éd.), 3 vol., Meiner, 
1952 ; 3e édition revue et corrigée, Meiner, 1969.

Die Philosophie des Rechts (1819) (D. Henrich, éd.), Suhrkamp, 1983 
[RPh Henrich].

Dokumente zu Hegels Entwicklung (J. Hoffmeister, éd.), rééd. Fromann- 
Holzboog, 1974 [Dok.].

Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (1817) (W. Bonsiepen- K. 
Grotsch, éd.), GW 13, 2001 [Enzykl. 1817].

Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (1830) (W. Bonsiepen- K. 
Grotsch, éd.), GW 20, 1992 [Enzykl. 1830].

Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (1827/1830), W 8, 9 
ou 10 [Enzykl.].

Grundlinien der Philosophie des Rechts, W 7 [RPh].
Grundlinien der Philosophie des Rechts (K. Grotsch- E. Weisser- 

Lohmann, éd.), GW 14- 1, Hambourg, Meiner, 2009.
Hegels theologische Jugendschriften (H. Nohl, éd.), Tübingen, 1907.



Jenaer Systementwürfe I (K. Düsing- H. Kimmerle, éd.), GW 6, 1975.
Jenaer Systementwürfe II (1804/05) (R. P. Horstmann- J. H. Trede, éd.), 

GW 7, 1971.
Jenaer Systementwürfe III (1805/06) (R. P. Horstmann- J. H. Trede, éd.), 

GW 8, 1978.
Phänomenologie des Geistes, W 3 [PhG].
Philosophie des Rechts (1819/20), Nachschrift Ringier (E. Angehrn- M. 

Bondeli- H. N. Seelmann, éd.), Meiner, 2000.
Philosophie des Rechts (1821/22) (H. Hoppe, éd.), Suhrkamp, 2005.
Philosophie des Rechts (1822/23), Nachschrift K. L Heyse (E. Schillbach, 

éd.), P. Lang, 1999.
Philosophische Propädeutik, W 4 [Propädeutik].
Schriften und Entwürfe (1817- 1825) (F. Hogemann- C. Jamme, éd.), 

GW 15, 1990.
System der Sittlichkeit (1802/03) (H. D. Brandt, éd.), GW 5 [SS].
Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, W 2 

[Naturrecht].
Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, W 18- 20 [GdP].
Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie (P. Garniron- W. 

Jaeschke, éd.), Vorlesungen, Bd. 6, Meiner, 1994 [VGPh].
Vorlesungen über die Logik (1831), Vorlesungen, Bd. 10, Meiner, 2001 

[VL].
Vorlesungen über die Philosophie der Religion (W. Jaeschke, éd.), 

Hambourg, Meiner, 1984, W 16- 17 [Religion].
Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, W 12 [Geschichte].
Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Bd. 1 : Die Vernunft 

in der Geschichte (J. Hoffmeister), Meiner, 1955 [VG].
Vorlesungen über Naturrecht und Staatswissenschaft (Heidelberg 1817/18) 

mit Nachträgen aus der Vorlesung 1818/19, Nachschrift P. Wannenmann 
(C. Becker et alii, éd.), Meiner, 1983 [RPh Pöggeler].

Vorlesungen über Rechtsphilosophie (K.- H. Ilting, éd.), Stuttgart- Bad 
Cannstatt, 1974, 4 volumes [RPh Ilting] :

Der objektive Geist (Enzyklopädie, 1re éd., 1817) ; Naturrecht und 
Staatswissenschaft (Nachschrift Homeyer, 1818/19) [RPh Ilting 1].

Grundlinien der Philosophie des Rechts (1820) [RPh Ilting 2].
Philosophie des Rechts (Nachschrift Hotho, 1822/23) [RPh Ilting 3].
Philosophie des Rechts (Nachschrift Griesheim, 1824/25) ; Der objektive 

Geist (Enzyklopädie, 2e éd., 1827) ; Philosophie des Rechts (Nachschrift 
D. F. Strauss, 1831) [RPh Ilting 4].

Wissenschaft der Logik, Erster Band. Die objektive Logik (1812/13), 
GW 11, 1978 [WdL I].

Wissenschaft der Logik, Zweiter Band. Die subjektive Logik (1816), 
GW 12, 1981 [WdL II].

Hegel au présent18



Wissenschaft der Logik, Erster Teil, Erster Band : Die Lehre vom Sein 
(1832), W 5 [WdL 11].

Wissenschaft der Logik, Erster Band, Erstes Buch : Das Sein (1832), 
GW 21 [WdL 12].

Wissenschaft der Logik, Erster Band, Zweites Buch : Die Lehre vom 
Wesen, W 6 [WdL 2].

Wissenschaft der Logik, Zweiter Band : Die subjektive Logik oder Lehre 
vom Begriff, W 6 [WdL 3].

Principales traductions françaises et abréviations

Actes de l’Assemblée des Etats du royaume de Wurtemberg, in Pol. 
[Wurtemberg].

À propos du Reformbill anglais, in Pol. [Reformbill].
Comment le sens commun comprend la philosophie, trad. Lardic, Actes 

Sud, 1989 [Sens commun].
Correspondance, trad. Carrère, Gallimard, 1962- 1967 [Corresp. 1, 2 

ou 3].
Cours d’Esthétique, trad. Lefebvre- von Schenck, 3 vol., Aubier, 1995- 

1999.
Des manières de traiter scientifiquement du droit naturel, trad. Bourgeois, 

Vrin, 1972 [DN].
Écrits politiques, trad. Jacob- Quillet, Champ Libre, 1977 [Pol.].
Écrits sur la religion (1822- 1829), trad. Georget- Grosos, Vrin, 2001.
Encyclopédie des sciences philosophiques, 1 : Science de la logique, 

trad. Bourgeois, Vrin, 1970 [Encycl. 1].
Encyclopédie des sciences philosophiques, 2 : Philosophie de la nature, 

trad. Bourgeois, Vrin, 2004 [Encycl. 2].
Encyclopédie des sciences philosophiques, 3 : Philosophie de l’esprit, 

trad. Bourgeois, Vrin, 1988 [Encycl. 3].
Esthétique, trad. Jankelevitch, 4 vol., Flammarion, 1979.
Foi et savoir, trad. Philonenko- Lecouteux, Vrin, 1988.
Fragments de la période de Berne (1793- 1796), trad. Legros- Verstraeten, 

Vrin, 1987 [Berne].
Journal d’un voyage à travers les Alpes bernoises, trad. Legros, J. Millon, 

1997.
La Constitution de l’Allemagne [Constitution], in Pol.
La différence entre les systèmes philosophiques de Fichte et de Schelling, 

trad. Gilson, Vrin, 1986.
La Philosophie de l’esprit (1805), trad. Planty- Bonjour, PUF, 1982.
La Philosophie de l’histoire, trad. Bienenstock et alii, Paris, Le Livre 

de Poche, 2009 [PH].

 Traductions et abréviations utilisées 19



La Positivité de la religion chrétienne, trad. Planty- Bonjour et alii, PUF, 
1983 [Positivité].

La Première philosophie de l’esprit (1803- 1804), trad. Planty- Bonjour, 
PUF, 1969.

La Raison dans l’histoire, trad. Papaioannou, UGE, 1965 [RH].
La Relation du scepticisme avec la philosophie, suivi de L’essence de 

la critique philosophique, trad. Fauquet, Vrin, 1972.
La Société civile- bourgeoise (trad. partielle des Grundlinien), trad. 

Lefebvre & alii, Maspéro, 1975.
La Vie de Jésus, trad. Barazon- Legros- Simhon, Vrin, 2009.
Leçons sur le droit naturel et la science de l’État (Heidelberg, semestre 

d’hiver 1817- 1818), trad. J.- P. Deranty, Vrin, 2002 [LDN].
Leçons sur la philosophie de l’histoire, trad. Gibelin, Vrin, 1967 

[Histoire].
Leçons sur la logique (1831), trad. Buée- Wittmann, Vrin, 2007 [LL 1831].
Leçons sur la philosophie de la religion, trad. Gibelin, 5 volumes, Vrin, 

1970- 1975.
Leçons sur la philosophie de la religion, 1re partie, trad. Garniron, PUF, 

1996.
Leçons sur la philosophie de la religion, tome II, trad. Marmasse, Vrin, 

2010.
Leçons sur la philosophie de la religion, 3e partie, trad. Garniron- 

Marmasse, PUF, 2004.
Leçons sur les preuves de l’existence de Dieu, trad. Lardic, Aubier, 1994.
Leçons sur l’histoire de la philosophie, trad. Garniron, 7 vol., Vrin, 

1971- 1991 [HP].
Leçons sur l’histoire de la philosophie (Introduction, philosophie orien-

tale), trad. Marmasse, Vrin, 2005 [HP Introd.].
Leçons sur Platon, trad. Vieillard- Baron, Aubier, 1976.
Le Premier Système. La Philosophie de l’esprit (1803- 1804), trad. 

Bienenstock, PUF, 1999 [Esprit 1].
Les Écrits de Hamann, trad. Colette, Aubier, 1981.
Les Orbites des planètes, trad. De Gandt, Vrin, 1979.
L’Esprit du christianisme et son destin, trad. Martin, Vrin, 1981.
L’Esprit du christianisme et son destin, trad. Fischbach, Agora, 1992.
L’Ironie romantique, trad. Reid, Vrin, 1997.
Logique et Métaphysique (Iéna 1804- 1805), trad. Souche- Dagues, 

Gallimard, 1980.
Naissance de la philosophie hégélienne de l’État [= Philosophie de 

l’esprit, 1805], trad. Taminiaux, Payot, 1984.
Notes et fragments (Iéna 1803- 1806), trad. Colliot- Thélène et alii, Aubier, 

1991.
Phénoménologie de l’esprit, trad. Hippolyte, Aubier, s. d. [1940] [PhE H].

Hegel au présent20



Phénoménologie de l’esprit, trad. Jarczyk- Labarrière, Gallimard, 1993 
[PhE J/L].

Phénoménologie de l’esprit, trad. Lefebvre, Aubier, 1991 [PhE L].
Phénoménologie de l’esprit, trad. Bourgeois, Vrin, 2006 [PhE B].
Phénoménologie de l’esprit, Préface, trad. Hippolyte, Aubier- Montaigne, 

1966.
Phénoménologie de l’esprit, Préface, trad. Lefebvre, GF- Flammarion, 

1996.
Phénoménologie de l’esprit, Préface et introduction, trad. Bourgeois, 

Vrin, 1997.
Premiers écrits (Francfort 1797- 1800), trad. Depré, Vrin, 1997 [Francfort].
Premières publications, trad. Méry, Ophrys, 1970 [PP].
Principes de la philosophie du droit, trad. Kaan, Gallimard, 1940.
Principes de la philosophie du droit, trad. Derathé- Frick, Vrin, 1975 

[PPD DF].
Principes de la philosophie du droit, trad. Kervégan, PUF, 1998. 2e édi-

tion augmentée, PUF, 2003 [PPD K].
Principes de la philosophie du droit, trad. Vieillard- Baron, GF 

Flammarion, 1999 [PPD VB].
Propédeutique philosophique, trad. de Gandillac, Gallimard, 1963 

[Propédeutique].
Qui pense abstrait ?, trad. Simhon, Hermann, 2007.
Recension des Œuvres de Jacobi, trad. Doz et alii, Vrin, 1976.
Science de la Logique, 1 : L’Être (1812), trad. Jarczyk- Labarrière, Kimé, 

2006 [SL 11].
Science de la Logique, 1 : La doctrine de l’Être (1832), trad. Jarczyk- 

Labarrière, Kimé, 2007 [SL 12].
Science de la Logique, 2 : La doctrine de l’Essence, trad. Jarczyk- 

Labarrière, Aubier, 1976 [SL 2].
Science de la Logique, 3 : La logique subjective ou doctrine du Concept, 

trad. Jarczyk- Labarrière, Aubier, 1981 [SL 3].
Système de la vie éthique, trad. Taminiaux, Payot, 1976 [Vie éthique].
Textes pédagogiques, trad. Bourgeois, Vrin, 1978.

 Traductions et abréviations utilisées 21





PREMIÈRE PARTIE

Hegel en lui- même





 Hegel 
ou la métaphysique réformée

Bernard Bourgeois

Tout hégélianisant néophyte sait que la question « ou bien – ou bien » 
n’est pas hégélienne ou qu’elle s’annule aussitôt comme question en com-
mandant la réponse : « et – et » ou la réponse : « ni – ni ». Deux réponses 
en vérité bien différentes. Répondre « et – et », c’est, dans le cas de la 
question posée par les organisateurs de ce Colloque, en effet, valider la 
distinction présupposée, entre la philosophie hégélienne et la métaphysique 
comme simple partie ou moment de celle- là, par les prépositions « avec » 
et « sans ». Tout au contraire, répondre « ni – ni », c’est annuler une telle 
relation comme non pertinente lorsqu’il s’agit de la pensée de Hegel. Ma 
réponse à la question ici posée sera la réponse « ni – ni ». Car je crois 
que la signification totale de la philosophie hégélienne dénie tout sens à 
l’affirmation en elle, comme ayant le statut d’un moment, fût- il fondamental, 
d’elle- même, d’une métaphysique même pleinement renouvelée dans son 
contenu. Hegel me semble achever, aussi dans la signification négative du 
terme, la réforme – en un premier sens, du point de vue de la forme – 
de la métaphysique engagée par Kant à l’aube de l’idéalisme allemand. 
Cela, en tant qu’il donne à cette réforme achevée – en un deuxième sens, 
quant au contenu – ce qui fait d’elle une traduction philosophique, dans 
ses effets, de la Réforme religieuse accomplie par Luther. Ce qui l’amène 
à faire d’une telle réforme Réformée – en un troisième sens, eu égard à 
son statut – une réforme rayant des cadres, du cadre de la philosophie 
rationnelle enfin réalisée en son pouvoir totalisant, la métaphysique prise 
en elle- même, en tant que mode déterminé de la philosophie. Si l’on s’en 
tient – ce que je ferai ici – à la pensée pleinement constituée de Hegel, il 
n’y a pas pour moi de métaphysique hégélienne et, si l’on a pu désigner 
comme le métaphysique ce qui, chez l’homme, s’exprimerait dans la méta-
physique, sa désignation complète, concrète, vraie, est tout simplement, 
pour Hegel, celle de la pensée en sa potentialité rationnelle. Hegel, dans 
un discours strictement rationnel, met fin à la métaphysique.

Il est vrai que des voix illustres ou authentiques ont caractérisé la phi-
losophie hégélienne comme un accomplissement ou achèvement positif 



ou, au plus, très partiellement négatif, de la métaphysique traditionnelle. 
On sait que Heidegger voit en Hegel seulement le début de l’achèvement, 
non pas l’achèvement lui- même, de cette métaphysique, car il n’a pas 
réussi à saisir en son fond non métaphysique le problème directeur de la 
philosophie antique et occidentale (même Nietzsche ne parviendra pas à 
dépasser non métaphysiquement la métaphysique). Un cadet fribourgeois 
de Heidegger, Bernhard Lakebrink – dont je me plais ici à évoquer la 
mémoire – a, dans son beau livre L’idée européenne de la liberté, I : 
La logique de Hegel et la tradition de l’auto- détermination1, et dans un 
recueil intitulé significativement Études consacrées à la métaphysique de 
Hegel2, rattaché lui aussi, mais comme à la vérité, la « métaphysique de la 
vérité » exposée par la Science de la logique à la métaphysique classique, 
antique et médiévale. Mais Fribourg, sans en être loin, n’est pas Stuttgart 
et son immense penseur. Qu’il me soit donc permis de soutenir la thèse 
selon laquelle Hegel 1) nie totalement la métaphysique, qui n’existe pour 
elle- même que comme figure historiquement limitée de la philosophie, et 
2) met à sa place une philosophie la contredisant à la fois par son statut, 
son contenu et sa méthode, et qui constitue, en sa positivité rigoureuse-
ment philosophique, le dépassement vrai de la métaphysique. Tels seront 
les deux moments de mon propos.

***

Je voudrais d’abord insister sur ce point, que – s’il a encore à Iéna, 
dans les premières esquisses de son Système, désigné comme la méta-
physique la pensée de l’être se composant rationnellement en son sens 
de fondement, d’être suprême et d’esprit absolu – Hegel en vient bientôt 
à parler de la métaphysique négativement. Le hégélianisme constitué la 
traite comme chose du passé, qu’il s’agisse du passé ancien stricto sensu, 
voire antique, ou du passé moderne – la « métaphysique ancienne » n’est 
pas une espèce de la métaphysique, mais celle- ci même en sa qualité –, et 
non pas comme d’une chose actuelle et dont la permanence, même en ses 
transformations, pourrait manifester la positivité comme forme essentielle 
de la pensée. Le mot lui- même apparaît très rarement dans les grands 
textes doctrinaux publiés par Hegel, que ce soit la Phénoménologie de 
l’esprit, la Science de la logique ou l’Encyclopédie des sciences philoso-
phiques. Une seule fois, le terme « métaphysique » désigne un moment 
présent de la philosophie vraie, lorsque Hegel parle de « la science [de 
la] logique, qui est la métaphysique proprement dite ou la philosophie 

1. B. Lakebrink, Die europäische Idee der Freiheit, 1. Teil : Hegels Logik und 
die Tradition der Selbstbestimmung, Leiden, Brill, 1968.

2. B. Lakebrink, Studien zur Metaphysik Hegels, Fribourg/B., Rombach, 1969.

Hegel au présent26



spéculative pure »3. Ce passage se trouve dans la Préface de la première 
édition de la « Logique objective. 1 : La théorie de l’être » (1812) de 
la Science de la logique. Et c’est dans cette même Préface que figure 
un autre passage, qui semble révéler chez Hegel un jugement positif sur 
la métaphysique à travers une nostalgie de l’heureux temps de celle- ci ; 
c’est le célèbre passage où il est question du spectacle étrange d’un 
peuple sans métaphysique, analogue à celui d’un temple dépourvu de 
sanctuaire4. Mais, en vérité, la disparition, dans la culture actuelle, de 
tout socle philosophique vient de la négativité de sa version métaphysique 
passée, et ce qui est souhaitable pour Hegel, c’est la refondation de cette 
culture sur un socle philosophique plus vrai, non pas une impossible 
rétrogradation métaphysique. Car, si l’existence de la métaphysique a été, 
elle, nécessaire et donc positive, une telle existence positive du négatif 
qu’est essentiellement cette métaphysique n’est plus nécessaire actuelle-
ment, bien au contraire. Au demeurant, les deux passages évoqués n’ont 
pas été, significativement, repris dans la seconde édition de la Science 
de la logique.

Toujours, donc, à une exception près et qu’il faut tempérer, les rares 
occurrences, dans le texte hégélien, du mot « métaphysique », présentent 
en lui un sens affecté de négativité. La métaphysique, comme réalisation, 
pour lui- même – à titre de figure – d’un moment de l’esprit, doit être, 
dès qu’elle peut l’être, totalement évacuée de la philosophie.

La définition hégélienne du mot « métaphysique » est une définition 
étagée à travers des strates de significations conduisant, en l’homme, d’un 
pouvoir unifiant de la pensée – dit le métaphysique – à sa mise en œuvre 
philosophante – se disant la métaphysique – scindante. Un tel devenir de 
celle- ci est donc, dans une contradiction la vouant à sa disparition, la série 
des étapes du mésusage, par la métaphysique, d’un métaphysique ainsi 
dénommé par elle à tort.

L’homme se comporte dans son milieu naturel, physique, caractérisé 
par la diversité, non pas comme l’animal, en « physicien » rivé, aussi en 
son vécu, à la singularité, même répétée et généralisée, des situations, 
mais en « métaphysicien » répondant universellement à l’universalité lue 
en celles- ci par la pensée :

De purs, de simples physiciens, seuls le sont en fait les animaux, étant 
donné qu’eux ne pensent pas, tandis que l’homme, en tant qu’il est un être 
pensant, est un métaphysicien- né5.

3. Hegel, WdL I, GW 11, p. 7.
4. WdL I, GW 11, p. 5 sq.
5. Encycl. 1, § 98 Add., p. 531.

La métaphysique réformée 27



Le métaphysique est d’abord le sens universel identifiant les singularités 
empiriques et faisant qu’elles sont comprises :

Le terme de métaphysique ne signifie rien d’autre que la sphère des 
déterminations- de- pensée universelles, pour ainsi dire le réseau diamanté dans 
lequel nous insérons tout matériau, en le rendant par- là, pour la première fois, 
intelligible6.

Or, cette intelligibilité métaphysique du physique lui fait perdre son 
unicité contraignante : son identification le différencie, et même de façon 
redoublée, deux fois, de celle- ci.

D’une part, en effet, l’identification première des phénomènes par l’en-
tendement, premier moment de l’identification, alors abstraite, simplifiante, 
simplificatrice, qu’est la pensée, réduit, appauvrit la richesse de l’être offert 
par l’expérience : la pensée de l’être empirique ne comprend pas en elle 
cet être à penser. D’autre part, cet appauvrissement est lui- même contin-
gent, différent d’avec soi en étant différent de ce qui est à comprendre. 
Car, puisque l’identification immédiate du divers physique est elle- même 
nécessairement diversifiée, son intelligibilité métaphysique réside dans des 
rapports catégoriels eux- mêmes divers : cause- effet, force- manifestation, 
moyen- but, etc. Mais il faut alors, à chaque fois, que l’entendement qui 
les affirme choisisse entre eux et, identifiant à elle- même cette pratique 
sélective, en fasse une métaphysique explicative contingente porteuse de 
la nécessité revendiquée par la physique.

Cette contradiction compromettant le développement de la physique ne 
peut être neutralisée qu’autant que l’entendement métaphysicien, dans son 
opération d’identification différenciante de la différence empirique, maî-
trise, en la soumettant à sa destination physicienne, sa pente à s’affirmer 
absolument. Ce qui exige qu’il prenne d’abord conscience de la dimen-
sion métaphysique de son intervention, que celle- ci s’inscrive dans une 
métaphysique matérialiste, atomistique (Dalton), dynamiste (Newton), etc. 
Une telle prise de conscience est nécessaire afin de ramener le physicien 
à la considération primordiale pour lui de la richesse de l’intuition empi-
rique, si génialement cultivée par Goethe, que Hegel se plaît à opposer à 
Newton, trop métaphysicien quoi qu’il en ait. Or l’activité métaphysique 
de l’entendement, dès qu’elle se connaît telle, chez le physicien, se modère 
en tant qu’un simple moment commandé par son orientation physique.

Il ne peut en aller de même lorsqu’elle se libère du contenu contraignant 
de l’intuition empirique toujours finie et détermine par elle- même le contenu 
seulement pensable du tout supra- empirique posé par la pensée totalisante 
qu’est la raison. Le métaphysique s’actualise alors pour lui- même dans et 

6. Encycl. 2, § 240 Add., p. 343.

Hegel au présent28



comme la métaphysique proprement dite, et ce changement de statut au sein 
de l’esprit suscite une réaction différente de la part de Hegel. Si celui- ci, 
face au métaphysique en tant que moment inévitable, en particulier, de la 
démarche scientifique positive, appelle à en mesurer et modérer l’interven-
tion, il oppose, en revanche, à la métaphysique comme mode dépassable 
de la raison philosophante la philosophie véritablement rationnelle.

Car la métaphysique n’a pas toujours existé. La « période de la méta-
physique »7 exprimant « le point de vue de la métaphysique »8 se situe, 
en son sens plénier, dans le premier tiers de la philosophie moderne, qui 
se déploie notamment de Descartes à Wolff. Son héros cartésien traduit 
ontologiquement la promotion religieuse puis théologique de l’intériorité 
ou subjectivité humaine opérée par le christianisme et restituée en son 
intensité par la Réforme protestante ; cela, en faisant du Moi pensant, qui 
s’assure de lui- même dans le doute, le responsable conscient de l’affir-
mation comme vraie des (autres) significations pensables de l’être. Alors, 
la pensée de l’être se fortifie et s’enhardit en pensée de l’unité, d’abord 
avérée dans le cogito, de la pensée universalisante et de l’être universel. 
Cependant, la généralisation audacieuse, dans et comme le discours méta-
physique, du lien immédiat évident de l’être et de la pensée au sein de 
l’intuition du cogito, maintient dans celui- là, en le rendant problématique 
à ses propres yeux, la différence, non médiatisée, des termes ainsi réunis 
de façon seulement extérieure ou formelle. C’est bien comme entendement 
– identification irréelle des différences – qu’opère la raison – identifi-
cation réelle ou totalisation des différences – qui se fait métaphysique. 
Contradiction principielle qui fait condamner par Hegel la métaphysique.

La métaphysique manifeste cette opposition à soi en se différenciant 
d’emblée d’elle- même pour tenter de justifier son affirmation problématique 
de l’unité de la pensée et de l’être, lequel s’impose immédiatement à la 
pensée à travers l’expérience. Ou bien la pensée discursive de la méta-
physique fait procéder d’elle- même l’expérience ou la physique qu’elle 
fonde : c’est la métaphysique de Descartes, Spinoza, Malebranche ; ou 
bien elle se fait procéder elle- même, à travers ses notions universelles, 
de l’expérience : c’est la métaphysique de Locke, qui fonde la physique 
comme la fondant. Cette scission de la métaphysique n’est pas surmontée 
par la tentative synthétisante de Leibniz. Elle ne peut l’être. Voici pourquoi.

Certes, chacun des contraires est en lui- même le lien de lui- même et 
de son contraire. Ainsi la métaphysique empirico- physique – « l’empirisme 
faisant de la métaphysique »9 – exprime dans la forme présupposée du 
discours rationnel l’élévation de l’expérience à l’universel qui est consti-

7. GdP, SW 19, p. 330.
8. Ibid., p. 274.
9. Ibid., p. 423.

La métaphysique réformée 29



tutive des sciences positives, d’où la contemporanéité du développement 
de celles- ci et de celui de la métaphysique non seulement empiriste, mais 
aussi absolument métaphysique (le cas de Descartes est exemplaire). De 
même, inversement, cette dernière procède empiriquement : d’abord, elle 
présuppose dans son contenu, en les empruntant à la représentation, les 
trois totalisations, comme telles substantialisables, de l’expérience que sont 
le Moi, le monde et Dieu, objets des trois métaphysiques spéciales chères 
à Wolff, pour, ensuite, leur attribuer de l’extérieur et extérieurement les 
unes aux autres les déterminations universelles de l’entendement. Cependant, 
ces deux liaisons de la métaphysique et de l’expérience s’opèrent en sens 
inverse l’une de l’autre. La liaison métaphysique de la métaphysique et de 
l’expérience est une différenciation empirique de l’identité métaphysique, 
tandis que la liaison empirique de l’expérience et de la métaphysique est 
une identification métaphysique de la différence empirique. De la sorte, la 
métaphysique ne peut se réaliser comme l’identification de l’identification et 
de la différenciation que veut être la raison dont elle doit procéder, et cette 
contradiction ne peut qu’être niée par la philosophie véritablement rationnelle.

C’est bien là ce que vérifie le destin de la métaphysique dans l’achèvement 
auto- négateur de la relativisation encore métaphysique de la métaphysique 
opérée par Locke et simplement tempérée par le sursaut leibnizien et sa 
popularisation wolffienne. L’entendement métaphysicien ne peut résoudre la 
contradiction multiforme de la pensée identifiante et de la réalité différenciée. Il 
la fixe bien plutôt en logeant sa pseudo- solution dans un Dieu visé assurément 
comme la raison absolue, mais où s’annule en fait le discours, intelligible à 
soi- même, de la raison philosophante ici impuissante. La fidélité à soi de cette 
raison lui fait alors annuler une telle annulation dans l’intégration immanente, 
anti- métaphysique, d’elle- même et de l’expérience humaine au sein du bon 
sens le plus commun. L’identité à soi abstraite et transcendante du pensé 
est alors replongée dans le mouvement pensant où s’exalte le sujet effectif 
certain de lui- même qui se sait maître de ce pensé en sa forme engendrée 
– tel est l’apport du scepticisme idéaliste britannique (Hume) – et en son 
contenu révolutionné – tel est l’apport de la critique matérialiste française 
(Helvétius). La conscience de soi agissante, la « liberté subjective »10, exige 
bien que le vrai, le juste, le divin lui soit présent, et présent comme cette 
identité vivante, mouvante, différenciante, par- là concrète, qu’elle est :

La venue au jour du concept du mouvement des pensées fixes en elles- 
mêmes consiste en ce que le mouvement qui tombe seulement comme méthode 
hors de son objet vienne en celui- ci même, ou en ce que la conscience de soi 
vienne dans la pensée11.

10. Ibid., p. 525.
11. Ibid., p. 484.

Hegel au présent30



L’auto- négation de la métaphysique est ainsi celle, radicale, de son 
contenu et de sa méthode.

Mais la disparition du contenu abstrait, séparé, de la métaphysique, et 
de sa méthode séparatrice, extériorisante, de traitement de ce contenu, 
implique d’abord l’heureux effacement du statut du philosophe métaphysi-
cien. Car, s’abstrayant de l’expérience humaine concrète, le métaphysicien 
dogmatise en quelque sorte comme un prêtre sur l’être séparé, sacré, 
et ravale ainsi l’homme, en autrui, mais aussi en lui- même, au statut 
d’un laïc : « L’homme est un laïc à l’égard de lui- même en tant que 
métaphysicien »12, mais la dignité de l’être pensant fait que « les hommes 
ne doivent pas être en tant que laïcs »13. Pour reprendre la comparaison 
hégélienne, évoquée précédemment, de la métaphysique et d’un sanc-
tuaire, c’est précisément comme désanctuarisation de la philosophie que 
l’auto- négation de la métaphysique est une heureuse fin de celle- ci. La 
transposition philosophique de la suppression protestante de la sépara-
tion entre les clercs et les laïcs fait ainsi place nette pour l’instauration 
rationnelle d’un mode non métaphysique de philosopher.

Il apparaît ainsi que, lorsqu’il traite pour elle- même de la métaphysique 
comme figure proprement historique de la philosophie, essentiellement dans 
ses Leçons sur l’histoire de la philosophie et l’Introduction non spécula-
tive à la « Science de la logique » de l’Encyclopédie qu’est le « Concept 
préliminaire », Hegel dégage les contradictions faisant qu’une telle figure 
est vouée de par elle- même à se supprimer en son statut, son contenu et 
sa méthode intimement liés. Mais cette destination négative immanente 
ne se réalise que pour autant que la philosophie spéculative de la raison 
décidée à briser avec elle s’opère sans laisser place dans elle- même à 
quelque reprise ou quelque retour que ce soit de cette métaphysique. Je 
voudrais montrer que c’est bien le cas chez Hegel.

***

Nul ne contestera la différence essentielle entre la philosophie hégélienne 
comme œuvre de la raison concrète totalisante et la métaphysique comme 
œuvre de l’entendement abstrait séparateur. Tout les oppose – je le rappelle 
brièvement –, qu’on envisage leur statut, leur contenu ou leur méthode.

À la sacralisation qui sépare la métaphysique de la pensée commune 
– le bon sens – et des sciences positives, et qui confère à la fonda-
tion et légitimation que la première propose des secondes un caractère 
dominateur, Hegel oppose la stimulation réciproque, dans l’existence 

12. Ibid., p. 508.
13. Ibid., p. 516.

La métaphysique réformée 31



humaine réconciliée in fine par la raison philosophante, de celle- ci et de 
l’entendement empirico- scientifique. Il souligne bien, par exemple, que 
« [la] métaphysique a, sans contredit, été plus éloignée de la physique 
que ne l’est ce que nous entendons maintenant par la philosophie de 
la nature », et, au sujet du rapport de cette dernière et de la physique, 
que « toutes deux ne sont pas si distinctes l’une de l’autre qu’on ne 
prend d’abord la chose »14.

Et, en effet, la philosophie proprement rationnelle et les sciences positives 
ont le même contenu, l’être en sa manifestation immanente stratifiée à ses 
niveaux de plus en plus concrets, prise, soit, par la première, en son sens 
universel, soit, par les secondes, en sa réalisation particularisée. Tandis 
que la métaphysique a toujours opposé, en le fixant en son abstraction, 
l’être en tant qu’être, en cela non sensible ou supra- sensible, purement 
intelligible – alors considéré comme universel (ens qua ens) ou comme 
singulier (l’âme, le monde, Dieu) –, au contenu sensible ou sensibilisable 
des sciences positives.

Enfin, à l’entendement métaphysicien, dont la démarche heurte l’enten-
dement positif des sciences en subsumant arbitrairement, sans l’appui de 
l’expérience, le suprasensible présupposé, sous ses déterminations abstraites, 
comme telles elles- mêmes déjà contingentes, s’oppose la méthode de la 
raison spéculative. Car celle- ci mobilise l’entendement scientifique, alors 
fondé par cette insertion, dans la totalisation dialectique des détermina-
tions en question, lesquelles, ainsi que les substrats qu’elles composent 
dès lors, sont justifiées absolument comme les moments nécessaires de 
l’auto- différenciation ou détermination de l’être pensé.

Cette récapitulation de la divergence fondamentale entre la métaphy-
sique et la spéculation hégélienne la fait apparaître, dans les trois grands 
aspects de sa manifestation : la vie, le contenu et la démarche ou méthode 
philosophiques, comme opposant, à l’unification transcendante abstraite, 
l’unification immanente concrète ou la totalisation de l’être pensé. La vie 
pensante et le contenu pensé se synthétisant dans la méthode ou démarche 
comme vie du contenu ou pensée de l’être, c’est essentiellement dans celle- ci 
qu’il convient d’examiner en quoi a consisté plus précisément la totalisa-
tion spéculative de l’être pensé, qui a, chez Hegel, éliminé totalement la 
pensée métaphysicienne.

Hegel lui- même a résumé en une proposition ultra- spéculative le sens 
non métaphysique de cette totalisation de l’être pensé en concentrant son 
Encyclopédie philosophique sous le sceau final de la grande pensée de la 
Métaphysique d’Aristote, à savoir que l’être absolu est intellection de soi 
de l’intelligible, pensée de la pensée. C’est dire que la totalisation sensée 
de l’être s’accomplit dans l’Encyclopédie spéculative par l’identification de 

14. Encycl. 2, Introduction Add., p. 335.

Hegel au présent32



la pensée de l’être et de la pensée de la pensée de la pensée. Assurément, 
Hegel ne réhabilite par là en rien au terme de l’Encyclopédie la méta-
physique dont la répudiation a ouvert celle- ci. Pour lui, Aristote, comme, 
d’ailleurs, Platon et la grande philosophie antique, n’a aucunement pratiqué 
la métaphysique critiquée par lui : « Platon n’est pas un métaphysicien 
de ce genre, et Aristote encore moins, quoique l’on croie habituellement 
le contraire »15. Revenir à Platon, pourtant théoricien de l’intelligible, et à 
Aristote, théoricien, lui, de l’intelligible comme intellection de soi, ce n’est 
donc pas rechuter dans la métaphysique désormais, en vérité, disparue, et 
où l’esprit ne peut plus avoir son chez- soi :

Cette métaphysique contraste extrêmement avec la philosophie antique, 
avec Platon, avec Aristote. À la philosophie antique, nous pouvons toujours faire 
retour ; elle apporte la satisfaction, au degré de développement qui est le sien16.

La référence finale de l’Encyclopédie, bien loin, par conséquent, de 
montrer que Hegel reste métaphysicien dans sa critique de la métaphysique, 
confirme, par la bénédiction de l’auteur non proprement « métaphysicien » 
des textes désignés, il est vrai, après lui, comme « Métaphysiques », que 
c’est seulement à travers la résolution de la pensée de l’être dans la pensée 
de cet être comme pensée de la pensée que la métaphysique est absolu-
ment révolue.

Or, identifier l’être et la pensée de la pensée, ce n’est pas seulement 
changer le contenu de la pensée philosophante, qui devient alors en lui- 
même identique à lui- même ; c’est faire s’identifier ce contenu avec la 
forme même de la pensée, qui s’emploie à identifier en son penser le 
pensant et le pensé, et, par une telle identification – dans cette manifes-
tation de l’être qu’est le penser – de l’objet, du sujet, et du sujet avec 
l’objet de ce penser, réaliser absolument l’être comme identité concrète 
mais absolue avec soi. Penser l’être comme pensée de soi, c’est donc être 
l’être lui- même, en tant qu’il n’est pleinement tel qu’en s’achevant comme 
et dans la pensée philosophante accomplie au- delà de la différenciation 
multiforme caractéristique de la métaphysique. Cela implique que l’acte 
pensant soit parfaitement transparent à lui- même en tous ses côtés. C’est- 
à- dire qu’aucune pensée ou signification ne soit admise par lui simplement 
parce qu’elle est en lui, parce qu’il la trouve ou qu’elle s’impose à lui 
comme un fait, mais uniquement pour autant qu’elle est produite en lui 
par lui comme un moment de l’unique auto- différenciation totalisante du 
sens ; celle- ci partant du sens qui a pour contenu la pure identité à soi 
de sa présence originaire à lui- même exprimée par le mot « être ». Voilà 

15. Encycl. 1, § 36 Add., p. 493.
16. GdP, SW 19, p. 483.

La métaphysique réformée 33



en quoi consiste la conversion du penser – qui est en même temps, parce 
que l’homme, en tout, pense, une conversion de l’existence – par laquelle 
la philosophie rationnelle se libère de toute métaphysique. Hegel accom-
plit cette libération par le geste décisif et absolu qui lui fait achever le 
processus engagé par Kant et intensifié par Fichte, mais restant chez eux 
une mise en question encore métaphysique de la métaphysique.

La révolution copernicienne de Kant substitue, à la pensée rationnelle 
dogmatique de l’être constitutive de la métaphysique traditionnelle, la pen-
sée rationnelle critique de celle- là ; la philosophie ne pense plus l’être 
comme tel, mais l’être comme pensé, la pensée de l’être. En ce sens, Kant, 
ainsi que le remarque Hegel, fait déjà de la métaphysique une logique17. Mais 
une logique qui continue de penser la pensée de l’être comme différant de 
l’être, pris en son phénomène sensibilisant, non rationnel, et en tant qu’être, 
que « chose en soi » ; elle se pense par conséquent elle- même comme 
une logique non objective, mais subjective, au sein d’un sens englobant 
qui reste celui de l’être et qui la maintient donc, au fond, comme une 
métaphysique. Les grands ouvrages doctrinaux de Kant s’intitulent bien 
encore des « métaphysiques » – de la nature ou des mœurs – qui exposent 
le fondement rationnel des savoirs positifs reliés extérieurement à celui- ci 
par une raison critique elle- même appelée par Kant déjà (ou encore !) 
métaphysique. Il est vrai que la pensée kantienne, qui ne réfléchit pas sur 
elle- même pensant la pensée naturelle ou scientifique, est pour elle- même 
un être dont les déterminations sont, de ce fait, trouvées en elle dans leur 
sens non médiatisé par ce qui serait son auto- détermination transparente à 
elle- même. La pensée de la pensée de l’être demeure transie par l’être, la 
révolution copernicienne n’est qu’une réforme formelle de la métaphysique.

C’est ce que restera aussi l’intensification fichtéenne de la critique de la 
métaphysique de l’être. Fichte arme pourtant sa critique du grand principe 
de la conviction philosophique, selon lequel le pensant doit retrouver dans 
le pensé, lui- même, le penser du pensé. La pensée de l’être n’est identique 
à elle- même réellement, vraie, que si elle pense dans cet être la pensée 
de l’être, au lieu de le penser comme autre que la pensée, c’est- à- dire 
comme chose en soi. La philosophie vraie, ayant alors pour contenu non 
plus l’être, mais la pensée, le savoir ou la science de l’être, n’est plus une 
métaphysique, mais une « doctrine de la science ». Cependant, chez Fichte, 
l’être n’est pas totalement pensé comme posé par la pensée. Sans même 
évoquer sa seconde philosophie, qui sépare de l’être absolu, seulement 
vécu religieusement, le savoir se sachant à jamais simple phénomène de cet 
être, je rappellerai que, dans sa philosophie inaugurale, Fichte fait reposer 
l’être de l’objet sur l’objectivation du sujet pensant originairement séparé 
de lui- même dans les deux actes immédiatement opposés de la position par 

17. WdL I, GW 11, p. 22.

Hegel au présent34



le Moi de lui- même et de sa position du Non- Moi. Le pensant s’actualise 
ainsi comme autre que lui- même, comme étant pour lui- même un être, 
dans sa pensée de l’être : l’être du sens détermine et limite d’emblée, 
et à jamais, le sens de l’être. La naturalisation schellingienne des deux 
premiers principes de Fichte conservera un tel héritage métaphysique, que 
Hegel, seul, va liquider.

Il substitue en effet, dans la pensée inaugurale, à la différence imposée 
des deux pensées opposées de la position de soi et de la négation de soi 
du principe lui- même déjà déterminé ou différencié qu’est le Moi ou la 
Nature, l’auto- différenciation ou détermination de la pensée indéterminée 
de l’être, qui se pose, en son identité à soi, différent d’avec soi. Hegel 
pense comme première pensée, impliquée par toute autre, celle de l’être 
présent à lui- même dans une indétermination qui le laisse se déterminer 
aussi bien comme être que comme non- être, donc comme une contradiction 
anéantissante – voilà la dialectique –, que son être fait se contredire dans 
l’unité relativisante de l’être et du non- être qu’est le devenir – voilà la 
dialectique spéculative. Cette dialectique fera se déterminer l’être originel 
présent à lui- même, qui est par là en soi pensée, finalement comme pensée 
de la pensée et savoir spéculatif. L’unité initiale de l’être et du penser se 
déploiera, dans la continuité d’elle- même, jusqu’à sa justification ency-
clopédique absolue, qui couronnera la totalisation du sens réalisé. Ainsi, 
à chaque étape d’une telle totalisation des déterminations essentielles de 
l’être qui est pensée de soi, cet être est à lui- même son propre sens et se 
manifeste à lui- même sans qu’il soit besoin d’une herméneutique, de cette 
herméneutique qui a malheureusement envahi la pensée post- hégélienne. 
La dialectique spéculative de Hegel, témoin lucide et modeste de l’absolu 
qu’il sait d’emblée auprès de nous, le fait, de la sorte, se garder aussi 
bien de la naïveté du métaphysicien qui perd le sens dans l’être que de 
la vanité de l’herméneute qui perd l’être dans le sens.

Hegel me semble ainsi avoir élaboré une philosophie rationnelle dans 
laquelle la métaphysique ne trouve plus place, et ne peut trouver place du 
fait de la totalisation immanente de la pensée de l’être comme pensée de 
soi. L’après hégélien de la métaphysique se sait en cela restituer l’avant 
parménidien d’elle- même, par sa répétition de la pensée de l’identité du 
penser et de l’être. Mais cette répétition se fait dans la différence de 
l’identité immédiate ou étante du penser et de l’être, et de leur identité 
pensante, car médiatisée avec la première par la pensée métaphysique, 
pensée de l’être comme tel, différent du penser, mais s’identifiant, en sa 
détermination finale, dans lui- même, comme pensée de la pensée, et par 
là au penser même. On voit que la métaphysique pense, en l’insérant dans 
l’identité formelle pensée par Parménide, le contenu différencié, déterminé, 
du monde d’abord seulement imaginé, apparent, qu’expose la deuxième 

La métaphysique réformée 35



partie du Poème. La pensée concrétisante de Hegel réunit donc, en elle, 
avec lui- même, l’ambigu commencement parménidien. Mais le dépassement 
hégélien de la métaphysique apparaît alors, à cet égard, bien différent du 
dépassement que voudra réaliser d’elle Heidegger. Pour celui- ci, la méta-
physique, pensée de l’être de l’étant en son entier, a bien été accompli 
par Descartes, mais elle a déjà été développée par Socrate et Platon, en 
cette défaillance d’elle- même – née, au fond, avec la philosophie occi-
dentale – qui consista à soumettre son moment poétique à son moment 
pensant. Leur juxtaposition, dans le Poème de Parménide, comme celle 
de la pensée vraie et du mythe trompeur, annonçait déjà un tel destin. 
Puisque, pour Heidegger, la pensée est poème, la métaphysique comme 
réduction conceptuelle fixée du poème doit être dépassée dans la poétisa-
tion du concept. Mais celle- ci, comme ouverture du fermé, est toujours à 
venir, et donc l’est aussi le « trépas » de la métaphysique : « Ce trépas dure 
plus longtemps que l’histoire jusqu’ici accomplie de la métaphysique »18. 
Que Heidegger pense un tel dépassement, s’il est sans fin, ne suffit pas à 
libérer sa pensée même de ce qu’il veut dépasser. Le rationaliste insatisfait 
de la métaphysique préférera, au dépassement poétique, mais incertain, de 
celle- ci, prophétisé par Heidegger, son dépassement prosaïque, mais franc, 
opéré par Hegel.

18. Heidegger, « Dépassement de la métaphysique », in Essais et conférences, 
traduction Préau, Paris, Gallimard, 1958, p. 81.

Hegel au présent36



Retrouvez tous les ouvrages de CNRS Éditions 
sur notre site www.cnrseditions.fr 

http://www.cnrseditions.fr

	Sommaire
	Présentation, Jean-François Kervégan et Bernard Mabille
	Traductions et abréviations utilisées
	PREMIÈRE PARTIE HEGEL EN LUI-MÊME
	Hegel ou la métaphysique réformée, Bernard Bourgeois





