- present

Une reléve de la métaphysique?




Présentation de I'éditeur :

Cette question engage un jugement quant a
la nature des convictions fondamentales sur
lesquelles repose sa philosophie : alors
gu’elle a longtemps été louée (ou vilipendée)
en tant que métaphysique spéculative, des
approches récentes s’estiment en mesure de
contourner ce probléme. Les arguments
hégéliens semblent alors pouvoir étre
reconstruits et évalués indépendamment des
convictions métaphysiques professées par
leur auteur ; la « conscience de soi métaphysique » de Hegel
ferait en quelque sorte écran au potentiel rationnel et normatif de
cette pensée. D’'autres lectures actuelles résistent a une telle
facon de voir : dissocier les analyses hégéliennes de leur arriere-
plan métaphysique serait les priver de ce qu’elles ont de plus
tranchant, les ramener au niveau de ce que Hegel nhommait la
pensée d’entendement. A vouloir actualiser sa philosophie, ne la
condamne-t-on pas a l'insignifiance ?

Ce débat, au ccoeur du commentaire hégélien actuel, s’est
développé au mois de juin 2009 a I'Université de Poitiers et a la
Sorbonne, lors d’'un colloque international qui a réuni au total
plus de vingt contributeurs comptant parmi les commentateurs
les plus réputés de Hegel. Ce volume contient les textes qui y
ont été présentés. Il constitue une piéce majeure de la discussion
contemporaine autour de cette philosophie et montre combien
Hegel est plus que jamais présent.

Jean-Francois Kervégan est professeur a I'Université Paris 1 /
Panthéon-Sorbonne et membre de [I'Institut Universitaire de
France.

Bernard Mabille est professeur a I'Université de Poitiers et
directeur du Centre de recherche « Métaphysique allemande et
Philosophie pratique ».




Hegel au présent






Sous la direction de Jean-Frangois Kervégan,
et Bernard Mabille
Avec la collaboration d’Elodie Djordjevic

Hegel au présent
Une reléve de la métaphysique ?

CNRS EDITIONS
15, rue Malebranche — 75005 Paris



Ouvrage publié avec le concours de 1’Université Paris 1
Panthéon-Sorbonne et de 1'Institut Universitaire de France

© CNRS Editions, Paris, 2012



Sommaire

Présentation, Jean-Francois Kervégan
et Bernard Mabille ........ooovviiiiiiiiiiiiiiieee e 11
Traductions et abréviations UtilISEES ......cuvvvviiiieiiiiiieeieeceeeeeeeeeeae. 17

PREMIERE PARTIE
HEGEL EN LUI-MEME

Hegel ou la métaphysique réformée,
Bernard BOUTZEOIS .....eevveeiieiieiieciieiteie ettt 25

La critique de la métaphysique de I’immédiateté
dans I’Encyclopédie des sciences philosophiques
Jean-Michel Buée........cccoeviiiiniiiiiiiiiiicieeceeeee 37

Mort et transfiguration de la métaphysique chez Hegel,
Franco Chiereghin..........cccoevuiiiiiiiniieiieieciecce e 51

Situation de la logique hégélienne,
Emmanuel Cattin .......cccooevienininiiniiiiiiiciccnencceceeeeeeeiene s 65

La logique de la liberté, c’est la liberté du logique,
FELX DUQUE....cviieiieeiieciiecieecte et tre e e ae e eene s 81

La philosophie de Hegel — avec la métaphysique et sans elle,
Hans Friedrich Fulda..........cccoooiiiiiiiiiiieiieececeeee e 93

La fonction du nom dans la logique spéculative,
Bruno Haas.......cccoociiiiiiiiiiiii e 129

La logique actionnelle et la « vraie critique »,
Jean-Marie LardiC.........cooceverinininiiieieieieeeeseeee e 145

La liberté et le monde de la vie,
Terry PInKard .......ocoeieiieiiieiieieceeeee e 157



Hegel au présent

Les déficiences de I’ancienne métaphysique La critique hégélienne

de la métaphysique dans le « Concept préliminaire »

de la logique de I’Encyclopédie,

ANNCTEE SelL...iiiiiiiiiiiiiiiiiie e 177

L’athéisme métaphysique selon Hegel,
Jean-Louis Vieillard-Baron.............ccoocevieriieniinienienieieeieseenieee 191

DEUXIEME PARTIE
HEGEL EN SES AUTRES

Du métaphysique au transcendantal — et retour,
Myriam Bienenstock ..........oocoiierieriiiiinieieeieeie e 211

La conception hégélienne du temps est-elle métaphysique ?
Retour sur le débat Hegel/Heidegger,
Christophe BOULON ......cccuiiiiiieiieciieciiece e 225

Kant, Hegel et le systéme de la raison pure,
Karin D BOET .......c.oviiuiieieirriiieieies e 239

Hegel sans la dialectique ?,
MIChAEl FOESSEL ....vveiieiieiiieiieciieieee ettt 253

Hegel et la critique kantienne de la métaphysique,
GIIDert GErard .........coevveeeeieiiiiieieresreeeeeeee et 267

Une pensée non-métaphysique de ’action,
Jean-Frangois Kervegan..........cccoccveviviiniiniiiniiiienieeecceeeeeee 283

Hegel, le dépassement de guelle métaphysique ?,
Bernard Mabille .........ccooeeiiiiiiiiiee e 311

L’idéalisme fini et infini,
RODEIt PIPPIN ..ottt e 333

Deux critiques et deux sauvetages de la métaphysique,
Emmanuel Renault..........ccooeoiiiiiiiiiiiiiiiieeecceceeeeeene 353

Réalité et effectivité. Haym et Nietzsche face a Hegel,
ATT STMRON....eoiiiiiii e 367



Sommaire 9

Meétaphysique critique et suppositions métaphysiques.
La logique hégélienne comme analyse de 1’étre,
Pirmin Stekeler-Weithofer..........ccoveieieiiininininniiiccicnee 399

Hegel et I’épuisement du réalisme,
Olivier Tinland........cccooiieiiiiiiiiiee e 423

Faut-il relire Hegel a travers Kant ?,
David Wittmanm..........coeerieriiiiiienieieeeseseeee e 437

eSS AULCUTLS ..ottt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e 451






Présentation

Jean-Frangois Kervégan et Bernard Mabille

Deux gestes fondamentaux traversent toute 1’histoire de la philosophie.
Le premier consiste en un effort constant de sobriété de pensée : veiller
a ne pas s’évader au-dela du monde ou des choses de la nature (meta ta
physika) en multipliant sans nécessité les entités. La seconde considére
que tout n’est pas réductible au seul critere de la donation sensible et
qu’il est besoin, pour penser le réel, d’aller au-dela de ce qui apparait, y
compris dans le dessein de le « sauver » (suivant le mot d’ordre de Platon :
« sauver les phénomenes »).

Cette divergence, commodément (et trop simplement) illustrée dans
« L’Ecole d’Athénes » de Raphaél par les postures respectives de Platon
(tendant le doigt vers le ciel des idées) et d’Aristote (dont le geste parait
indiquer qu’il convient de redescendre de ces hauteurs), se retrouve,
avec une particuliére acuité, chez les continuateurs et les interprétes de
Hegel. Rapidement, aprés la mort du philosophe, deux lignes se déga-
gent. Les hégéliens dits « de droite » voient en Hegel avant tout un
métaphysicien, voire un théologien. Les hégéliens dits « de gauche » (ou
«jeunes hégéliens »), dont le plus fameux est Karl Marx, cherchent a
arracher Hegel au méta-physique pour trouver chez lui des ressources
afin de ne plus seulement « interpréter », mais bien de « transformer » le
monde, selon le mot d’ordre formulé dans la 11° thése sur Feuerbach'.
Se profile alors une opposition entre un Hegel « avec » et un Hegel
« sans métaphysique ».

La question est cependant plus complexe. En réalité, I’héritage de Hegel
n’est pas & deux mais a trois termes : car les « vieux hégéliens » (disciples
soucieux de respecter la lettre du texte dont ils ont offert la premicre
édition fiable et compléte — celle dite des « amis du défunt »), qui certes
ne sont pas des « hégéliens de gauche » entendant mener la « critique
du ciel » en méme temps que celle de la terre, ne sont pas forcément
pour autant des hégéliens de droite (si I’on entend par la des partisans

1. Voir K. Marx, Théses sur Feuerbach, in L’ldéologie allemande, Paris,
Editions sociales, 1976, p. 4 : « Les philosophes n’ont fait qu’interpréter diver-
sement le monde, ce qui importe, c’est de le transformer. »



12 Hegel au présent

d’une interprétation de I’ceuvre de Hegel qui accorde le dernier mot au
théologique, comme celle de Mahreineke). Un bon exemple en est offert
par le fideéle Karl Rosenkranz qui rappelle, contre les critiques adressées
par R. Haym a la tentative — manquée selon celui-ci — de fusionner la
logique et la métaphysique, que pour Hegel « raison, nature et esprit sont
en soi également absolus »>. Et 1’on est en droit, a la lumiére des débats
qui ont opposé les successeurs de Hegel, de se demander si I’alterna-
tive n’est pas exagérément simplifiée. D’une part, la métaphysique — la
bonne métaphysique, qui ne se confond pas avec « I’habituelle métaphy-
sique d’entendement », qui n’est qu’une « simple vision d’entendement
des objets de la raison »® — ne se réduit pas a la théologie. Nul ne le
sait mieux que Hegel, qui affirme certes que la philosophie spéculative a
le « méme contenu » que la religion, mais aussi qu’elle I’énonce dans la
langue du concept, et non dans celle de la représentation, ce qui I’expose
au soupcon des théologiens selon lequel elle aurait en elle « trop peu de
Dieu », tout comme, du point de vue d’une « soit-disant philosophie », elle
passe pour contenir « trop de Dieu »*. Si pour Hegel la philosophie est
une « théologie spéculative »°, on peut soupgonner que chez lui I’adjectif
transforme en profondeur le contenu de sens qu’il convient d’attribuer au
substantif. D’autre part, a prendre les choses avec rigueur, vouloir penser
« sans métaphysique », ¢’est-a-dire, par exemple, sans certaines hypothéses
relative & ce que c’est que « étre » ou que « penser », est-il absolument
possible ? Hegel, 1a aussi, peut nous servir de guide, lui qui reproche a
la science moderne de la nature, et singuliérement a la physique newto-
nienne, de pécher non parce qu’elle met en ceuvre de la métaphysique, mais
parce qu’elle s’appuie sur une mauvaise métaphysique, faite d’un « brouet
d’expérience et de réflexion® ». La question ne serait donc pas de savoir
s’il faut penser « avec » ou « sans » métaphysique, puisque toute pensée
en engagerait une, mais plutét de prendre conscience de la métaphysique
que chaque pensée met en ceuvre et d’établir si cette métaphysique est
« bonne » (spéculative) ou « mauvaise » (d’entendement).

Dans I’espace, trés ouvert, des interprétations contemporaines, la situation
est tout aussi compliquée. A défaut d’étre en mesure de reconstruire une

2. Voir d’une part R. Haym, Hegel en son temps (1857), Paris, Gallimard,
2008, p. 357 ; d’autre part, K. Rosenkranz, Apologie de Hegel contre le docteur
Haym (1858), in Rosenkranz, Vie de Hegel, Paris, Gallimard, 2004, p. 652.

3. Hegel, Enzykl., § 378, W 10, p. 10, et § 18, W 8, p. 92 / Encycl. 3, p. 176,
et Encycl. 1, p. 294.

4. Hegel, Enzykl., § 573 Anm., W 10, p. 379 / Encycl. 3, p. 362.

5. Hegel, Enzykl. 1817, § 17 Anm. / GW 13, p. 26 / Encycl. 1, p. 191.

6. Hegel, WdL 1, GW 11, p. 178 / SL 1, p. 253 (ou WdL 1', W 5, p. 320 /
SL 1%, p. 289).



Présentation 13

histoire générale des interprétations du hégélianisme, comme H. Ottmann
le fit naguére pour la seule philosophie politique’, on est a premiére vue
tenté d’effectuer un partage entre une Hegelforschung « sans métaphysique »
et des interprétations « avec métaphysique », partition qui parait répéter,
avec le méme risque de simplification outranciére, celui des « jeunes » et
des « vieux » hégéliens des années 1830-1840. Du c6té « non métaphy-
sique », on trouvera par exemple une tradition héritiere des marxismes,
entendant faire le départ entre le « noyau rationnel » et « I’enveloppe mys-
tique » de la dialectique hégélienne et se débarrasser ainsi de ce qu’elle
peut avoir de « mystificateur »*. De Labriola et Lukacs a Althusser, en
passant par Marcuse, ce type de lecture a produit de beaux fruits, méme
si I’arbre parait aujourd’hui stérile. Le relais a été pris par les interpréta-
tions « pragmatistes » et/ou « analytiques » de Hegel, qui s’inscrivent dans
un tout autre horizon. Alors méme que la philosophie anglo-saxonne du
XX° siécle paraissait avoir généralement fait sienne, a I’exception notable
de John Dewey, I’aversion éprouvée par Russell (une fois celui-ci revenu
de son adhésion précoce au « néo-hégélianisme » spiritualiste de la fin du
X1x° siécle), un courant de plus en plus en plus important de philosophes
anglo-saxons (qu’on qualifie par commodité de « pragmatiste », bien que
tous ceux qui y contribuent ne se reconnaissent pas dans cette étiquette)
s’emploie depuis les années 1950-1960, a la suite de Wilfrid Sellars et
de Richard Rorty, a prendre appui sur certains aspects de la pensée de
Hegel — par exemple : sa critique du « mythe du donné » dans le premier
chapitre de la Phénoménologie de I’Esprit, sa conception de [’action et
de «I’agentivité » développée dans la section médiane des Principes de
la philosophie du droit, sa théorie de I’esprit objectif et de la Sittlichkeit
impliquant I’idée d’une « socialité de la raison » — pour développer, contre
le courant dominant de la philosophie analytique (c’est-a-dire contre ce
qu’on peut appeler grossiérement la ligne Quine-Davidson), une pensée
de la connaissance et de I’action qui a peu de choses a voir avec ce que
I’on entend classiquement par métaphysique, ni non plus avec ce que I’on
nomme aujourd’hui la « métaphysique analytique ». Les travaux de quelques
philosophes, dont certains figurent au sommaire du présent ouvrage, sont
I’illustration de ce courant actuellement trés dynamique de la recherche :
J. McDowell et R. Brandom pour ce qui est du néo-pragmatisme stricto
sensu’ et, dans une perspective qu’on peut qualifier (en se maintenant a un

7. Voir H. Ottmann, Individuum und Gemeinschaft bei Hegel, vol. 1 : Hegel
im Spiegel der Interpretationen, Berlin, De Gruyter, 1977.

8. Voir Marx, Le Capital, Postface a la 2° édition allemande, Paris, PUF,
1993, p. 18.

9. Certains de leurs travaux sont maintenant accessibles en langue francaise :
voir R. Brandom, L Articulation des raisons. Introduction a l’inférentialisme, Paris,



14 Hegel au présent

niveau de généralité prudent) de non-métaphysique, A. Honneth, T. Pinkard
et R. Pippin'®. A ce courant actuellement trés dynamique s’oppose, comme
parmi les successeurs immédiats de Hegel, une « droite hégélienne » elle-
méme fort diverse : a coté des tenants d’une interprétation de Hegel accor-
dant une place centrale a la question théologique (H. Kiing, A. Chapelle,
A. Léonard, E. Brito, J.-L. Vieillard-Baron''), on rangera (non sans quelque
hésitation) parmi les « vieux hégéliens » des interprétes qui se soucient
d’abord de respecter I’architecture systématique et littérale de I’ceuvre'?,
et dont certains reconnaissent a I’ceuvre de Hegel une dimension méta-
physique — en un sens qui n’est pas nécessairement « théologique », mais
plutdt « ontologique » — et cherchent a donner un sens hégélien précis a ce
« vieux mot de métaphysique », pour paraphraser Hegel lui-méme. Il faut
bien en effet constater que certains lecteurs soucieux de dégager Hegel de
la métaphysique (en s’opposant par exemple a la lecture heideggerienne)
reconnaissent en son ceuvre une dimension ontologique fondatrice. Une
nouvelle division apparait alors au sein des hégéliens « sans métaphysique »
entre ceux qui revendiquent cette dimension ontologique (sans métaphy-

Ed. du Cerf, 2009, et Rendre explicite, 2 vol., Paris, Ed. du Cerf, 2010-2011 ;
J. McDowell, L Esprit et le monde, Paris, Vrin, 2007. On lira avec intérét leurs
contributions a la livraison consacrée récemment par le n° 99 (2008) de la revue
Philosophie au théme : « Hegel pragmatiste ? » : J. McDowell, « Hegel et le
mythe du donné » (pp. 46-62), et R. Brandom, « Esquisse d’un programme pour
une lecture critique de Hegel. Comparer les concepts empiriques et les concepts
logiques » (pp. 63-95).

10. Voir en particulier A. Honneth, Les Pathologies de la liberté, Paris, La
Découverte, 2008 et Das Recht der Freiheit, Francfort/M., Suhrkamp, 2011.
T. Pinkard, Hegel’s Phenomenology : the Sociality of Reason, Cambridge,
Cambridge UP, 1996. R. Pippin, Idealism as Modernism. Hegelian Variations,
Cambridge, Cambridge UP, 2001 ; Hegel’s practical Philosophy. Rational Agency
as ethical Life, Cambridge, Cambridge UP, 2008 ; Hegel on Self-consciousness,
Princeton, Princeton UP, 2011. Voir aussi les contributions de Pinkard et de Pippin
au numéro précité de Philosophie (99/2008) : T. Pinkard, « Le pragmatisme fut-il
le successeur de I’idéalisme ? » (pp. 21-45) ; R. Pippin, « La théorie hégélienne
de D’agentivité » (pp. 96-120).

11. H. Kiing, Incarnation de Dieu. Introduction a la pensée théologique
de Hegel comme prolégomeénes a une christologie future, Paris, Desclée De
Brouwer, 1973 ; A. Chapelle, Hegel et la religion, 3 vol., Paris, Editions
Universitaires, 1964-1967 ; A. Léonard, La Foi chez Hegel, Paris, Desclée,
1973 ; E. Brito, La Christologie de Hegel, Paris, Beauchesne, 1983 ; J.-L.
Vieillard-Baron, Hegel : systéme et structures théologiques, Paris, Ed. du Cerf,
2006.

12. Les travaux de Dieter Henrich, de Bernard Bourgeois et de Hans Friedrich
Fulda (les deux derniers ayant participé au présent volume) peuvent, malgré leurs
différences, étre inscrits dans ce cadre.



Présentation 15

sique, avec ontologie) et ceux qui veulent soustraire Hegel non seulement
a la métaphysique mais a 1’ontologie elle-méme en son acception classique
(sans métaphysique, sans ontologie, ou avec une ontologie « sociale »)"...

Il est bien certain, toutefois, que de telles taxinomies brutales simplifient
a outrance le paysage. Hegel nous a appris qu’isoler ou ab-straire une
thése et la déclarer vraie indépendamment du travail qu’exerce en son
cceur méme sa négation (la thése opposée), c’est la livrer a un dogma-
tisme du « ou bien... ou bien » dont I’assurance cache mal la faiblesse'.
S’il est vrai qu’il existe des différences importantes d’accent entre les
qu’on ne peut se sortir du débat par une réponse tranchée, d’autant plus
que le terme « métaphysique » est susceptible de recevoir — et recoit
effectivement — des acceptions trés diverses. Comme I’indique ici méme
H. F. Fulda, «la question “Hegel avec ou sans métaphysique ?” est une
question de juste hiérarchisation, d’accentuation et de délimitation de
réponses partielles. [...] Il faut donc y répondre résolument par : “et
I’un, et Iautre”" ».

Les présentes contributions ont ét€¢ pour la plupart présentées lors d’un
colloque international qui s’est tenu en deux sessions, les 19-20 et 29-
30 juin 2009 a I’Université de Poitiers et a I’Université Paris 1 / Panthéon-
Sorbonne. Ce colloque était co-organisé¢ par le laboratoire « Normes,
Sociétés, Philosophies » (NoSoPhi) de I’équipe Philosophies contemporaines
(Paris 1) et par le Centre de Recherche sur Hegel et 1’Idéalisme Allemand
(Poitiers), avec le concours de I’Internationale Hegel-Vereinigung, qui en
a parrainé 1’organisation, de 1I’Université franco-allemande, du Deutscher
akademischer Austauschdienst (DAAD), de I’Institut Goethe de Paris et de
I’Institut Universitaire de France. Quelques textes que nous ont confiés des
chercheurs qui n’avaient pas pris part au colloque ont été adjoints a cet
ensemble qui offre, nous semble-t-il, un panorama varié, ouvert et nuancé
des positions actuelles sur la relation de Hegel avec « la métaphysique »,
non pas tant comme question d’histoire de la philosophie que comme enjeu
pour pratiquer aujourd’hui une philosophie a la fois inspirée par Hegel et
attentive a répondre aux exigences actuelles du penser.

13. Voir respectivement B. Mabille, Hegel, Heidegger et la métaphysique, Paris,
Vrin, 2004 ; J.-F. Kervégan, L effectif et le rationnel. Hegel et [’esprit objectif,
Paris, Vrin, 2007.

14. Voir Hegel, Enzykl., W 8, p. 18 (Encycl. 1, p. 126) : « on est encore telle-
ment pris dans 1’unilatéralit¢ de I’entendement qu’on n’a savoir que du ou bien
— ou bien. »

15. Voir infra, p. 127.



16 Hegel au présent

La publication de cet ouvrage a été rendue possible grace au tra-
vail méticuleux de correction et d’harmonisation accompli par Elodie
Djordjevic. Certains textes devaient étre traduits ; ce fut fait grace
a Elodie Djordjevic, Bruno Haas, Jean-Francois Kervégan, Bernard
Mabille, Emmanuel Mejia, Olivier Tinland, Isabelle Wienand et David
Wittmann.



Traductions
et abréviations utilisées

(Euvres complétes en allemand et abréviations

GW : Gesammelte Werke, im Auftrag der deutschen Forschungsgemeinschaft
hrsg. von der Rheinisch-Westfélischen Akademie der Wissenschaften, Hamburg,
Meiner, 1968 —, 25 volumes parus.

SW . Samtliche Werke, Jubildumsausgabe in zwanzig Bianden. Auf Grund
des Originaldrucks neu hrsg. von H. Glockner, Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 1927-1930.

W . Werke in zwanzig Bdnden (E. Moldenhauer & K. M. Michel, éd.),
Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1969-1971, et CD-Rom, Berlin, Talpa Verlag.
Par commodité, cette derniére édition est celle qui est presque toujours citée.

Textes de Hegel en langue allemande
tout spécialement utilisés et abréviations

Berliner Schriften et Heidelberger Schriften (W. Jaeschke, éd.), Meiner,
1997 [Berliner Schriften].

Briefe von und an Hegel (Johannes Hoffmeister, éd.), 3 vol., Meiner,
1952 ; 3° édition revue et corrigée, Meiner, 1969.

Die Philosophie des Rechts (1819) (D. Henrich, éd.), Suhrkamp, 1983
[RPh Henrich].

Dokumente zu Hegels Entwicklung (J. Hoffmeister, éd.), rééd. Fromann-
Holzboog, 1974 [Dok.].

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (1817) (W. Bonsiepen-K.
Grotsch, ¢éd.), GW 13, 2001 [Enzykl. 1817].

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (1830) (W. Bonsiepen-K.
Grotsch, éd.), GW 20, 1992 [Enzykl. 1830].

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (1827/1830), W 8, 9
ou 10 [Enzykl.].

Grundlinien der Philosophie des Rechts, W 7 [RPh].

Grundlinien der Philosophie des Rechts (K. Grotsch-E. Weisser-
Lohmann, éd.), GW 14-1, Hambourg, Meiner, 2009.

Hegels theologische Jugendschriften (H. Nohl, éd.), Tiilbingen, 1907.



18 Hegel au présent

Jenaer Systementwiirfe I (K. Dising-H. Kimmerle, éd.), GW 6, 1975.

Jenaer Systementwiirfe II (1804/05) (R. P. Horstmann-J. H. Trede, éd.),
GW 17, 1971.

Jenaer Systementwiirfe 111 (1805/06) (R. P. Horstmann-J. H. Trede, éd.),
GW 8, 1978.

Phinomenologie des Geistes, W 3 [PhG].

Philosophie des Rechts (1819/20), Nachschrift Ringier (E. Angehrn-M.
Bondeli-H. N. Seelmann, ¢d.), Meiner, 2000.

Philosophie des Rechts (1821/22) (H. Hoppe, éd.), Suhrkamp, 2005.

Philosophie des Rechts (1822/23), Nachschrift K. L Heyse (E. Schillbach,
éd.), P. Lang, 1999.

Philosophische Propddeutik, W 4 [Propddeutik].

Schriften und Entwiirfe (1817-1825) (F. Hogemann-C. Jamme, éd.),
GW 15, 1990.

System der Sittlichkeit (1802/03) (H. D. Brandt, éd.), GW 5 [SS].

Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, W 2
[Naturrecht].

Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, W 18-20 [GdP].

Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie (P. Garniron-W.
Jaeschke, éd.), Vorlesungen, Bd. 6, Meiner, 1994 [VGPh].

Vorlesungen tiber die Logik (1831), Vorlesungen, Bd. 10, Meiner, 2001
[VL].

Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion (W. Jaeschke, éd.),
Hambourg, Meiner, 1984, W 16-17 [Religion].

Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte, W 12 [ Geschichte].

Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte, Bd. 1 : Die Vernunft
in der Geschichte (J. Hoffmeister), Meiner, 1955 [VG].

Vorlesungen iiber Naturrecht und Staatswissenschaft (Heidelberg 1817/18)
mit Nachtrdgen aus der Vorlesung 1818/19, Nachschrift P. Wannenmann
(C. Becker et alii, éd.), Meiner, 1983 [RPh Poggeler].

Vorlesungen tiber Rechtsphilosophie (K.-H. llting, éd.), Stuttgart-Bad
Cannstatt, 1974, 4 volumes [RPh Ilting] :

Der objektive Geist (Enzyklopddie, 1° éd., 1817); Naturrecht und
Staatswissenschaft (Nachschrift Homeyer, 1818/19) [RP#h Ilting 1].

Grundlinien der Philosophie des Rechts (1820) [RPh llting 2].

Philosophie des Rechts (Nachschrift Hotho, 1822/23) [RPh Ilting 3].

Philosophie des Rechts (Nachschrift Griesheim, 1824/25) ; Der objektive
Geist (Enzyklopddie, 2° éd., 1827) ; Philosophie des Rechts (Nachschrift
D. F. Strauss, 1831) [RPh llting 4].

Wissenschaft der Logik, Erster Band. Die objektive Logik (1812/13),
GW 11, 1978 [WdL 1].

Wissenschaft der Logik, Zweiter Band. Die subjektive Logik (1816),
GW 12, 1981 [WdL 11].



Traductions et abréviations utilisées 19

Wissenschaft der Logik, Erster Teil, Erster Band : Die Lehre vom Sein
(1832), W 5 [WdL 1'].

Wissenschaft der Logik, Erster Band, Erstes Buch : Das Sein (1832),
GW 21 [WdL 17.

Wissenschaft der Logik, Erster Band, Zweites Buch : Die Lehre vom
Wesen, W 6 [WdL 2].

Wissenschaft der Logik, Zweiter Band : Die subjektive Logik oder Lehre
vom Begriff, W 6 [WdL 3].

Principales traductions francaises et abréviations

Actes de 1I’Assemblée des Etats du royaume de Wurtemberg, in Pol.
[Wurtemberg].

A propos du Reformbill anglais, in Pol. [Reformbill].

Comment le sens commun comprend la philosophie, trad. Lardic, Actes
Sud, 1989 [Sens commun].

Correspondance, trad. Carrére, Gallimard, 1962-1967 [Corresp. 1, 2
ou 3].

Cours d’Esthétique, trad. Lefebvre-von Schenck, 3 vol., Aubier, 1995-
1999.

Des manieres de traiter scientifiquement du droit naturel, trad. Bourgeois,
Vrin, 1972 [DN].

Ecrits politiques, trad. Jacob-Quillet, Champ Libre, 1977 [Pol.].

Ecrits sur la religion (1822-1829), trad. Georget-Grosos, Vrin, 2001.

Encyclopédie des sciences philosophiques, 1 : Science de la logique,
trad. Bourgeois, Vrin, 1970 [Encycl. 1].

Encyclopédie des sciences philosophiques, 2 : Philosophie de la nature,
trad. Bourgeois, Vrin, 2004 [Encycl. 2].

Encyclopédie des sciences philosophiques, 3 : Philosophie de 1’esprit,
trad. Bourgeois, Vrin, 1988 [Encycl. 3].

Esthétique, trad. Jankelevitch, 4 vol., Flammarion, 1979.

Foi et savoir, trad. Philonenko-Lecouteux, Vrin, 1988.

Fragments de la période de Berne (1793-1796), trad. Legros-Verstraeten,
Vrin, 1987 [Berne].

Journal d’un voyage a travers les Alpes bernoises, trad. Legros, J. Millon,
1997.

La Constitution de [’Allemagne [Constitution], in Pol.

La différence entre les systemes philosophiques de Fichte et de Schelling,
trad. Gilson, Vrin, 1986.

La Philosophie de [’esprit (1805), trad. Planty-Bonjour, PUF, 1982.

La Philosophie de [’histoire, trad. Bienenstock et alii, Paris, Le Livre
de Poche, 2009 [PH].



20 Hegel au présent

La Positivité de la religion chrétienne, trad. Planty-Bonjour et alii, PUF,
1983 [Positivité].

La Premiere philosophie de [’esprit (1803-1804), trad. Planty-Bonjour,
PUF, 1969.

La Raison dans [’histoire, trad. Papaioannou, UGE, 1965 [RH].

La Relation du scepticisme avec la philosophie, suivi de L ’essence de
la critique philosophique, trad. Fauquet, Vrin, 1972.

La Société civile-bourgeoise (trad. partielle des Grundlinien), trad.
Lefebvre & alii, Maspéro, 1975.

La Vie de Jésus, trad. Barazon-Legros-Simhon, Vrin, 2009.

Legons sur le droit naturel et la science de I'Etat (Heidelberg, semestre
d’hiver 1817-1818), trad. J.-P. Deranty, Vrin, 2002 [LDN].

Legons sur la philosophie de [’histoire, trad. Gibelin, Vrin, 1967
[Histoire].

Legons sur la logique (1831), trad. Buée-Wittmann, Vrin, 2007 [LL 1831].

Lecons sur la philosophie de la religion, trad. Gibelin, 5 volumes, Vrin,
1970-1975.

Lecons sur la philosophie de la religion, 1 partie, trad. Garniron, PUF,
1996.

Legons sur la philosophie de la religion, tome I, trad. Marmasse, Vrin,
2010.

Legons sur la philosophie de la religion, 3° partie, trad. Garniron-
Marmasse, PUF, 2004.

Lecons sur les preuves de I’existence de Dieu, trad. Lardic, Aubier, 1994.

Lecons sur [’histoire de la philosophie, trad. Garniron, 7 vol., Vrin,
1971-1991 [HP].

Lecons sur I’histoire de la philosophie (Introduction, philosophie orien-
tale), trad. Marmasse, Vrin, 2005 [HP Introd.].

Lecons sur Platon, trad. Vieillard-Baron, Aubier, 1976.

Le Premier Systeme. La Philosophie de [’esprit (1803-1804), trad.
Bienenstock, PUF, 1999 [Esprit 1].

Les Ecrits de Hamann, trad. Colette, Aubier, 1981.

Les Orbites des planétes, trad. De Gandt, Vrin, 1979.

L’ Esprit du christianisme et son destin, trad. Martin, Vrin, 1981.

L’ Esprit du christianisme et son destin, trad. Fischbach, Agora, 1992.

L’Ironie romantique, trad. Reid, Vrin, 1997.

Logique et Métaphysique (Iéna 1804-1805), trad. Souche-Dagues,
Gallimard, 1980.

Naissance de la philosophie hégélienne de I'Etat [= Philosophie de
I’esprit, 1805], trad. Taminiaux, Payot, 1984.

Notes et fragments (Iéna 1803-1806), trad. Colliot-Thélene et alii, Aubier,
1991.

Phénoménologie de I’esprit, trad. Hippolyte, Aubier, s. d. [1940] [PAE H].



Traductions et abréviations utilisées 21

Phénoménologie de [’esprit, trad. Jarczyk-Labarriére, Gallimard, 1993
[PhE J/L].

Phénoménologie de [’esprit, trad. Lefebvre, Aubier, 1991 [PhE L].

Phénoménologie de [’esprit, trad. Bourgeois, Vrin, 2006 [PhE B].

Phénoménologie de [’esprit, Préface, trad. Hippolyte, Aubier-Montaigne,
1966.

Phénoménologie de [’esprit, Préface, trad. Lefebvre, GF-Flammarion,
1996.

Phénoménologie de [’esprit, Préface et introduction, trad. Bourgeois,
Vrin, 1997.

Premiers écrits (Francfort 1797-1800), trad. Depré, Vrin, 1997 [Francfort].

Premieres publications, trad. Méry, Ophrys, 1970 [PP].

Principes de la philosophie du droit, trad. Kaan, Gallimard, 1940.

Principes de la philosophie du droit, trad. Derathé-Frick, Vrin, 1975
[PPD DF].

Principes de la philosophie du droit, trad. Kervégan, PUF, 1998. 2° édi-
tion augmentée, PUF, 2003 [PPD K].

Principes de la philosophie du droit, trad. Vieillard-Baron, GF
Flammarion, 1999 [PPD VB].

Propédeutique philosophique, trad. de Gandillac, Gallimard, 1963
[Propédeutiquel.

Qui pense abstrait ?, trad. Simhon, Hermann, 2007.

Recension des (Euvres de Jacobi, trad. Doz et alii, Vrin, 1976.

Science de la Logique, 1 : L’Etre (1812), trad. Jarczyk-Labarriére, Kimé,
2006 [SL 1'.

Science de la Logique, 1 : La doctrine de I’Etre (1832), trad. Jarczyk-
Labarriére, Kimé, 2007 [SL 17].

Science de la Logique, 2 : La doctrine de [’Essence, trad. Jarczyk-
Labarriere, Aubier, 1976 [SL 2].

Science de la Logique, 3 : La logique subjective ou doctrine du Concepit,
trad. Jarczyk-Labarriére, Aubier, 1981 [SL 3].

Systeme de la vie éthique, trad. Taminiaux, Payot, 1976 [Vie éthique].

Textes pédagogiques, trad. Bourgeois, Vrin, 1978.






PREMIERE PARTIE

Hegel en lui-méme






Hegel
ou la métaphysique réformée

Bernard Bourgeois

Tout hégélianisant néophyte sait que la question « ou bien — ou bien »
n’est pas hégélienne ou qu’elle s’annule aussitot comme question en com-
mandant la réponse : « et — et » ou la réponse : « ni — ni ». Deux réponses
en vérité bien différentes. Répondre « et — et», c’est, dans le cas de la
question posée par les organisateurs de ce Colloque, en effet, valider la
distinction présupposée, entre la philosophie hégélienne et la métaphysique
comme simple partie ou moment de celle-1a, par les prépositions « avec »
et « sans ». Tout au contraire, répondre « ni — ni », ¢’est annuler une telle
relation comme non pertinente lorsqu’il s’agit de la pensée de Hegel. Ma
réponse a la question ici posée sera la réponse «ni — ni». Car je crois
que la signification totale de la philosophie hégélienne dénie tout sens a
I’affirmation en elle, comme ayant le statut d’'un moment, ft-il fondamental,
d’elle-méme, d’une métaphysique méme pleinement renouvelée dans son
contenu. Hegel me semble achever, aussi dans la signification négative du
terme, la réforme — en un premier sens, du point de vue de la forme —
de la métaphysique engagée par Kant a 1’aube de I’idéalisme allemand.
Cela, en tant qu’il donne a cette réforme achevée — en un deuxieme sens,
quant au contenu — ce qui fait d’elle une traduction philosophique, dans
ses effets, de la Réforme religieuse accomplie par Luther. Ce qui ’améne
a faire d’une telle réforme Réformée — en un froisieme sens, eu égard a
son statut — une réforme rayant des cadres, du cadre de la philosophie
rationnelle enfin réalisée en son pouvoir totalisant, la métaphysique prise
en elle-méme, en tant que mode déterminé de la philosophie. Si I’on s’en
tient — ce que je ferai ici — a la pensée pleinement constituée de Hegel, il
n’y a pas pour moi de métaphysique hégélienne et, si I’on a pu désigner
comme le métaphysique ce qui, chez I’homme, s’exprimerait dans la méta-
physique, sa désignation compléte, concréte, vraie, est tout simplement,
pour Hegel, celle de la pensée en sa potentialité rationnelle. Hegel, dans
un discours strictement rationnel, met fin a la métaphysique.

Il est vrai que des voix illustres ou authentiques ont caractérisé la phi-
losophie hégélienne comme un accomplissement ou achévement positif



26 Hegel au présent

ou, au plus, trés partiellement négatif, de la métaphysique traditionnelle.
On sait que Heidegger voit en Hegel seulement le début de I’achévement,
non pas 1’achévement lui-méme, de cette métaphysique, car il n’a pas
réussi a saisir en son fond non métaphysique le probléme directeur de la
philosophie antique et occidentale (méme Nietzsche ne parviendra pas a
dépasser non métaphysiquement la métaphysique). Un cadet fribourgeois
de Heidegger, Bernhard Lakebrink — dont je me plais ici a évoquer la
mémoire — a, dans son beau livre L’idée européenne de la liberté, 1 :
La logique de Hegel et la tradition de I'auto-détermination', et dans un
recueil intitulé significativement Etudes consacrées a la métaphysique de
Hegel’, rattaché lui aussi, mais comme a la vérité, la « métaphysique de la
vérité » exposée par la Science de la logique a la métaphysique classique,
antique et médiévale. Mais Fribourg, sans en étre loin, n’est pas Stuttgart
et son immense penseur. Qu’il me soit donc permis de soutenir la thése
selon laquelle Hegel 1) nie totalement la métaphysique, qui n’existe pour
elle-méme que comme figure historiquement limitée de la philosophie, et
2) met a sa place une philosophie la contredisant a la fois par son statut,
son contenu et sa méthode, et qui constitue, en sa positivité rigoureuse-
ment philosophique, le dépassement vrai de la métaphysique. Tels seront
les deux moments de mon propos.

skskok

Je voudrais d’abord insister sur ce point, que — s’il a encore a Iéna,
dans les premiéres esquisses de son Systéme, désigné comme la méta-
physique la pensée de I’étre se composant rationnellement en son sens
de fondement, d’étre supréme et d’esprit absolu — Hegel en vient bientot
a parler de la métaphysique négativement. Le hégélianisme constitué la
traite comme chose du passé, qu’il s’agisse du passé ancien stricto sensu,
voire antique, ou du passé moderne — la « métaphysique ancienne » n’est
pas une espece de la métaphysique, mais celle-ci méme en sa qualité —, et
non pas comme d’une chose actuelle et dont la permanence, méme en ses
transformations, pourrait manifester la positivité comme forme essentielle
de la pensée. Le mot lui-méme apparait trés rarement dans les grands
textes doctrinaux publiés par Hegel, que ce soit la Phénoménologie de
Desprit, la Science de la logique ou I’Encyclopédie des sciences philoso-
phiques. Une seule fois, le terme « métaphysique » désigne un moment
présent de la philosophie vraie, lorsque Hegel parle de « la science [de
la] logique, qui est la métaphysique proprement dite ou la philosophie

1. B. Lakebrink, Die europdische Idee der Freiheit, 1. Teil : Hegels Logik und
die Tradition der Selbstbestimmung, Leiden, Brill, 1968.
2. B. Lakebrink, Studien zur Metaphysik Hegels, Fribourg/B., Rombach, 1969.



La métaphysique réformeée 27

spéculative pure »*. Ce passage se trouve dans la Préface de la premiére
édition de la « Logique objective. 1 : La théorie de I’étre » (1812) de
la Science de la logique. Et c’est dans cette méme Préface que figure
un autre passage, qui semble révéler chez Hegel un jugement positif sur
la métaphysique a travers une nostalgie de I’heureux temps de celle-ci ;
c’est le célébre passage ou il est question du spectacle étrange d’un
peuple sans métaphysique, analogue a celui d’un temple dépourvu de
sanctuaire’. Mais, en vérité, la disparition, dans la culture actuelle, de
tout socle philosophique vient de la négativité de sa version métaphysique
passée, et ce qui est souhaitable pour Hegel, c’est la refondation de cette
culture sur un socle philosophique plus vrai, non pas une impossible
rétrogradation métaphysique. Car, si I’existence de la métaphysique a été,
elle, nécessaire et donc positive, une telle existence positive du négatif
qu’est essentiellement cette métaphysique n’est plus nécessaire actuelle-
ment, bien au contraire. Au demeurant, les deux passages évoqués n’ont
pas été, significativement, repris dans la seconde édition de la Science
de la logique.

Toujours, donc, a une exception prés et qu’il faut tempérer, les rares
occurrences, dans le texte hégélien, du mot « métaphysique », présentent
en lui un sens affecté de négativité. La métaphysique, comme réalisation,
pour lui-méme — a titre de figure — d’un moment de I’esprit, doit étre,
des qu’elle peut I’étre, totalement évacuée de la philosophie.

La définition hégélienne du mot « métaphysique » est une définition
étagée a travers des strates de significations conduisant, en I’homme, d’un
pouvoir unifiant de la pensée — dit le métaphysique — a sa mise en ceuvre
philosophante — se disant la métaphysique — scindante. Un tel devenir de
celle-ci est donc, dans une contradiction la vouant a sa disparition, la série
des étapes du mésusage, par la métaphysique, d’un métaphysique ainsi
dénommé par elle a tort.

L’homme se comporte dans son milieu naturel, physique, caractérisé
par la diversité, non pas comme I’animal, en « physicien » rivé, aussi en
son vécu, a la singularité, méme répétée et généralisée, des situations,
mais en « métaphysicien » répondant universellement a 1’universalité lue
en celles-ci par la pensée :

De purs, de simples physiciens, seuls le sont en fait les animaux, étant
donné qu’eux ne pensent pas, tandis que I’homme, en tant qu’il est un étre

pensant, est un métaphysicien-né>.

3. Hegel, WdL 1, GW 11, p. 7.
4. WdL 1, GW 11, p. 5 sq.
5. Encycl. 1, § 98 Add., p. 531.



28 Hegel au présent

Le métaphysique est d’abord le sens universel identifiant les singularités
empiriques et faisant qu’elles sont comprises :

Le terme de métaphysique ne signifie rien d’autre que la sphére des
déterminations-de-pensée universelles, pour ainsi dire le réseau diamanté dans
lequel nous insérons tout matériau, en le rendant par-la, pour la premiére fois,
intelligible®.

Or, cette intelligibilit¢ métaphysique du physique lui fait perdre son
unicité contraignante : son identification le différencie, et méme de fagon
redoublée, deux fois, de celle-ci.

D’une part, en effet, I’identification premiére des phénomeénes par I’en-
tendement, premier moment de I’identification, alors abstraite, simplifiante,
simplificatrice, qu’est la pensée, réduit, appauvrit la richesse de I’étre offert
par I’expérience : la pensée de 1’étre empirique ne comprend pas en elle
cet étre a penser. D’autre part, cet appauvrissement est lui-méme contin-
gent, différent d’avec soi en étant différent de ce qui est & comprendre.
Car, puisque I’identification immédiate du divers physique est elle-méme
nécessairement diversifiée, son intelligibilité métaphysique réside dans des
rapports catégoriels eux-mémes divers : cause-effet, force-manifestation,
moyen-but, efc. Mais il faut alors, a chaque fois, que 1’entendement qui
les affirme choisisse entre eux et, identifiant a elle-méme cette pratique
sélective, en fasse une métaphysique explicative contingente porteuse de
la nécessité revendiquée par la physique.

Cette contradiction compromettant le développement de la physique ne
peut étre neutralisée qu’autant que I’entendement métaphysicien, dans son
opération d’identification différenciante de la différence empirique, mai-
trise, en la soumettant a sa destination physicienne, sa pente a s’affirmer
absolument. Ce qui exige qu’il prenne d’abord conscience de la dimen-
sion métaphysique de son intervention, que celle-ci s’inscrive dans une
métaphysique matérialiste, atomistique (Dalton), dynamiste (Newton), etc.
Une telle prise de conscience est nécessaire afin de ramener le physicien
a la considération primordiale pour lui de la richesse de I’intuition empi-
rique, si génialement cultivée par Goethe, que Hegel se plait a opposer a
Newton, trop métaphysicien quoi qu’il en ait. Or P’activité métaphysique
de I’entendement, deés qu’elle se connait telle, chez le physicien, se modeére
en tant qu’un simple moment commandé par son orientation physique.

Il ne peut en aller de méme lorsqu’elle se libére du contenu contraignant
de I’intuition empirique toujours finie et détermine par elle-méme le contenu
seulement pensable du tout supra-empirique posé par la pensée totalisante
qu’est la raison. Le métaphysique s’actualise alors pour Iui-méme dans et

6. Encycl. 2, § 240 Add., p. 343.



La métaphysique réformeée 29

comme la métaphysique proprement dite, et ce changement de statut au sein
de I’esprit suscite une réaction différente de la part de Hegel. Si celui-ci,
face au métaphysique en tant que moment inévitable, en particulier, de la
démarche scientifique positive, appelle a en mesurer et modérer 1’interven-
tion, il oppose, en revanche, a la métaphysique comme mode dépassable
de la raison philosophante la philosophie véritablement rationnelle.

Car la métaphysique n’a pas toujours existé. La « période de la méta-
physique »’ exprimant « le point de vue de la métaphysique »® se situe,
en son sens plénier, dans le premier tiers de la philosophie moderne, qui
se déploie notamment de Descartes a Wolff. Son héros cartésien traduit
ontologiquement la promotion religieuse puis théologique de I’intériorité
ou subjectivité humaine opérée par le christianisme et restituée en son
intensité par la Réforme protestante ; cela, en faisant du Moi pensant, qui
s’assure de lui-méme dans le doute, le responsable conscient de 1’affir-
mation comme vraie des (autres) significations pensables de 1’étre. Alors,
la pensée de I’étre se fortifie et s’enhardit en pensée de 1’unité, d’abord
avérée dans le cogito, de la pensée universalisante et de 1’étre universel.
Cependant, la généralisation audacieuse, dans et comme le discours méta-
physique, du lien immédiat évident de I’étre et de la pensée au sein de
I’intuition du cogito, maintient dans celui-la, en le rendant problématique
a ses propres yeux, la différence, non médiatisée, des termes ainsi réunis
de facon seulement extérieure ou formelle. C’est bien comme entendement
— identification irréelle des différences — qu’opére la raison — identifi-
cation réelle ou totalisation des différences — qui se fait métaphysique.
Contradiction principielle qui fait condamner par Hegel la métaphysique.

La métaphysique manifeste cette opposition a soi en se différenciant
d’emblée d’elle-méme pour tenter de justifier son affirmation problématique
de 'unité de la pensée et de 1’étre, lequel s’impose immédiatement a la
pensée a travers I’expérience. Ou bien la pensée discursive de la méta-
physique fait procéder d’elle-méme 1’expérience ou la physique qu’elle
fonde : c’est la métaphysique de Descartes, Spinoza, Malebranche ; ou
bien elle se fait procéder elle-méme, a travers ses notions universelles,
de I’expérience : c’est la métaphysique de Locke, qui fonde la physique
comme la fondant. Cette scission de la métaphysique n’est pas surmontée
par la tentative synthétisante de Leibniz. Elle ne peut I’étre. Voici pourquoi.

Certes, chacun des contraires est en lui-méme le lien de lui-méme et
de son contraire. Ainsi la métaphysique empirico-physique — « I’empirisme
faisant de la métaphysique »* — exprime dans la forme présupposée du
discours rationnel 1’élévation de I’expérience a I’universel qui est consti-

7. GdP, SW 19, p. 330.
8. Ibid., p. 274.
9. Ibid., p. 423.



30 Hegel au présent

tutive des sciences positives, d’ou la contemporanéité du développement
de celles-ci et de celui de la métaphysique non seulement empiriste, mais
aussi absolument métaphysique (le cas de Descartes est exemplaire). De
méme, inversement, cette derniére procede empiriquement : d’abord, elle
présuppose dans son contenu, en les empruntant a la représentation, les
trois totalisations, comme telles substantialisables, de 1’expérience que sont
le Moi, le monde et Dieu, objets des trois métaphysiques spéciales chéres
a Wolff, pour, ensuite, leur attribuer de I’extérieur et extérieurement les
unes aux autres les déterminations universelles de I’entendement. Cependant,
ces deux liaisons de la métaphysique et de 1’expérience s’opérent en sens
inverse 1I’'une de I'autre. La liaison métaphysique de la métaphysique et de
I’expérience est une différenciation empirique de 1’identité métaphysique,
tandis que la liaison empirique de I’expérience et de la métaphysique est
une identification métaphysique de la différence empirique. De la sorte, la
métaphysique ne peut se réaliser comme 1’identification de I’identification et
de la différenciation que veut étre la raison dont elle doit procéder, et cette
contradiction ne peut qu’étre niée par la philosophie véritablement rationnelle.
C’est bien la ce que vérifie le destin de la métaphysique dans 1’achévement
auto-négateur de la relativisation encore métaphysique de la métaphysique
opérée par Locke et simplement tempérée par le sursaut leibnizien et sa
popularisation wolffienne. L’entendement métaphysicien ne peut résoudre la
contradiction multiforme de la pensée identifiante et de la réalité différenciée. Il
la fixe bien plutdt en logeant sa pseudo-solution dans un Dieu visé assurément
comme la raison absolue, mais ou s’annule en fait le discours, intelligible a
soi-méme, de la raison philosophante ici impuissante. La fidélité a soi de cette
raison lui fait alors annuler une telle annulation dans 1’intégration immanente,
anti-métaphysique, d’elle-méme et de ’expérience humaine au sein du bon
sens le plus commun. L’identité a soi abstraite et transcendante du pensé
est alors replongée dans le mouvement pensant ou s’exalte le sujet effectif
certain de lui-méme qui se sait maitre de ce pensé en sa forme engendrée
— tel est I’apport du scepticisme idéaliste britannique (Hume) — et en son
contenu révolutionné — tel est I’apport de la critique matérialiste francaise
(Helvétius). La conscience de soi agissante, la « liberté subjective »'°, exige
bien que le vrai, le juste, le divin Iui soit présent, et présent comme cette
identité vivante, mouvante, différenciante, par-la concréte, qu’elle est :

La venue au jour du concept du mouvement des pensées fixes en elles-
mémes consiste en ce que le mouvement qui tombe seulement comme méthode
hors de son objet vienne en celui-ci méme, ou en ce que la conscience de soi
vienne dans la pensée''.

10. Ibid., p. 525.
11. Ibid., p. 484.



La métaphysique réformeée 31

L’auto-négation de la métaphysique est ainsi celle, radicale, de son
contenu et de sa méthode.

Mais la disparition du contenu abstrait, séparé, de la métaphysique, et
de sa méthode séparatrice, extériorisante, de traitement de ce contenu,
implique d’abord I’heureux effacement du statut du philosophe métaphysi-
cien. Car, s’abstrayant de I’expérience humaine concréte, le métaphysicien
dogmatise en quelque sorte comme un prétre sur 1’étre séparé, sacre,
et ravale ainsi ’homme, en autrui, mais aussi en lui-méme, au statut
d’un laic : « L’homme est un laic a I’égard de lui-méme en tant que
métaphysicien »'?, mais la dignité de ’étre pensant fait que « les hommes
ne doivent pas étre en tant que laics »'"*. Pour reprendre la comparaison
hégélienne, évoquée précédemment, de la métaphysique et d’un sanc-
tuaire, c’est précisément comme désanctuarisation de la philosophie que
I’auto-négation de la métaphysique est une heureuse fin de celle-ci. La
transposition philosophique de la suppression protestante de la sépara-
tion entre les clercs et les laics fait ainsi place nette pour 1’instauration
rationnelle d’un mode non métaphysique de philosopher.

Il apparait ainsi que, lorsqu’il traite pour elle-méme de la métaphysique
comme figure proprement historique de la philosophie, essentiellement dans
ses Legons sur [’histoire de la philosophie et I’Introduction non spécula-
tive a la « Science de la logique » de I’Encyclopédie qu’est le « Concept
préliminaire », Hegel dégage les contradictions faisant qu’une telle figure
est vouée de par elle-méme a se supprimer en son statut, son contenu et
sa méthode intimement liés. Mais cette destination négative immanente
ne se réalise que pour autant que la philosophie spéculative de la raison
décidée a briser avec elle s’opére sans laisser place dans elle-méme a
quelque reprise ou quelque retour que ce soit de cette métaphysique. Je
voudrais montrer que c’est bien le cas chez Hegel.

skoksk

Nul ne contestera la différence essentielle entre la philosophie hégélienne
comme ceuvre de la raison concréte totalisante et la métaphysique comme
ceuvre de I’entendement abstrait séparateur. Tout les oppose — je le rappelle
brievement —, qu’on envisage leur statut, leur contenu ou leur méthode.

A la sacralisation qui sépare la métaphysique de la pensée commune
— le bon sens — et des sciences positives, et qui confére a la fonda-
tion et légitimation que la premicre propose des secondes un caractére
dominateur, Hegel oppose la stimulation réciproque, dans 1’existence

12. Ibid., p. 508.
13. Ibid., p. 516.



32 Hegel au présent

humaine réconciliée in fine par la raison philosophante, de celle-ci et de
I’entendement empirico-scientifique. Il souligne bien, par exemple, que
« [la] métaphysique a, sans contredit, été plus éloignée de la physique
que ne I’est ce que nous entendons maintenant par la philosophie de
la nature », et, au sujet du rapport de cette derniére et de la physique,
que « toutes deux ne sont pas si distinctes 1’une de 1’autre qu’on ne
prend d’abord la chose »'*.

Et, en effet, la philosophie proprement rationnelle et les sciences positives
ont le méme contenu, I’étre en sa manifestation immanente stratifiée a ses
niveaux de plus en plus concrets, prise, soit, par la premiére, en son sens
universel, soit, par les secondes, en sa réalisation particularisée. Tandis
que la métaphysique a toujours opposé, en le fixant en son abstraction,
I’étre en tant qu’étre, en cela non sensible ou supra-sensible, purement
intelligible — alors considéré comme universel (ens qua ens) ou comme
singulier (I’ame, le monde, Dieu) —, au contenu sensible ou sensibilisable
des sciences positives.

Enfin, a I’entendement métaphysicien, dont la démarche heurte 1’enten-
dement positif des sciences en subsumant arbitrairement, sans ’appui de
I’expérience, le suprasensible présupposé, sous ses déterminations abstraites,
comme telles elles-mémes déja contingentes, s’oppose la méthode de la
raison spéculative. Car celle-ci mobilise I’entendement scientifique, alors
fondé par cette insertion, dans la totalisation dialectique des détermina-
tions en question, lesquelles, ainsi que les substrats qu’elles composent
des lors, sont justifiées absolument comme les moments nécessaires de
I’auto-différenciation ou détermination de 1’étre pensé.

Cette récapitulation de la divergence fondamentale entre la métaphy-
sique et la spéculation hégélienne la fait apparaitre, dans les trois grands
aspects de sa manifestation : la vie, le contenu et la démarche ou méthode
philosophiques, comme opposant, a I’unification transcendante abstraite,
I’unification immanente concréte ou la totalisation de 1’étre pensé. La vie
pensante et le contenu pensé se synthétisant dans la méthode ou démarche
comme vie du contenu ou pensée de I’€tre, c¢’est essentiellement dans celle-ci
qu’il convient d’examiner en quoi a consisté plus précisément la totalisa-
tion spéculative de 1’étre pensé, qui a, chez Hegel, ¢liminé totalement la
pensée métaphysicienne.

Hegel lui-méme a résumé en une proposition ultra-spéculative le sens
non métaphysique de cette totalisation de 1’étre pensé en concentrant son
Encyclopédie philosophique sous le sceau final de la grande pensée de la
Meétaphysique d’Aristote, a savoir que 1’étre absolu est intellection de soi
de I’intelligible, pensée de la pensée. C’est dire que la totalisation sensée
de I’étre s’accomplit dans I’ Encyclopédie spéculative par I’identification de

14. Encycl. 2, Introduction Add., p. 335.



La métaphysique réformeée 33

la pensée de I’étre et de la pensée de la pensée de la pensée. Assurément,
Hegel ne réhabilite par 1a en rien au terme de I’Encyclopédie la méta-
physique dont la répudiation a ouvert celle-ci. Pour lui, Aristote, comme,
d’ailleurs, Platon et la grande philosophie antique, n’a aucunement pratiqué
la métaphysique critiquée par lui : « Platon n’est pas un métaphysicien
de ce genre, et Aristote encore moins, quoique I’on croie habituellement
le contraire »'°. Revenir a Platon, pourtant théoricien de I’intelligible, et a
Aristote, théoricien, lui, de I’intelligible comme intellection de soi, ce n’est
donc pas rechuter dans la métaphysique désormais, en vérité, disparue, et
ou ’esprit ne peut plus avoir son chez-soi :

Cette métaphysique contraste extrémement avec la philosophie antique,
avec Platon, avec Aristote. A la philosophie antique, nous pouvons toujours faire
retour ; elle apporte la satisfaction, au degré de développement qui est le sien's.

La référence finale de 1’Encyclopédie, bien loin, par conséquent, de
montrer que Hegel reste métaphysicien dans sa critique de la métaphysique,
confirme, par la bénédiction de I’auteur non proprement « métaphysicien »
des textes désignés, il est vrai, aprés lui, comme « Métaphysiques », que
c’est seulement a travers la résolution de la pensée de 1’étre dans la pensée
de cet étre comme pensée de la pensée que la métaphysique est absolu-
ment révolue.

Or, identifier I’étre et la pensée de la pensée, ce n’est pas seulement
changer le contenu de la pensée philosophante, qui devient alors en lui-
méme identique a lui-méme ; c’est faire s’identifier ce contenu avec la
forme méme de la pensée, qui s’emploie a identifier en son penser le
pensant et le pensé, et, par une telle identification — dans cette manifes-
tation de I’étre qu’est le penser — de ’objet, du sujet, et du sujet avec
I’objet de ce penser, réaliser absolument I’étre comme identité concréte
mais absolue avec soi. Penser 1’étre comme pensée de soi, ¢’est donc étre
I’étre lui-méme, en tant qu’il n’est pleinement tel qu’en s’achevant comme
et dans la pensée philosophante accomplie au-dela de la différenciation
multiforme caractéristique de la métaphysique. Cela implique que 1’acte
pensant soit parfaitement transparent a lui-méme en tous ses cotés. C’est-
a-dire qu’aucune pensée ou signification ne soit admise par lui simplement
parce qu’elle est en lui, parce qu’il la trouve ou qu’elle s’impose a lui
comme un fait, mais uniquement pour autant qu’elle est produite en lui
par lui comme un moment de ’'unique auto-différenciation totalisante du
sens ; celle-ci partant du sens qui a pour contenu la pure identité a soi
de sa présence originaire a lui-méme exprimée par le mot « étre ». Voila

15. Encycl. 1, § 36 Add., p. 493.
16. GdP, SW 19, p. 483.



34 Hegel au présent

en quoi consiste la conversion du penser — qui est en méme temps, parce
que I’homme, en tout, pense, une conversion de I’existence — par laquelle
la philosophie rationnelle se libére de toute métaphysique. Hegel accom-
plit cette libération par le geste décisif et absolu qui lui fait achever le
processus engagé par Kant et intensifié par Fichte, mais restant chez eux
une mise en question encore métaphysique de la métaphysique.

La révolution copernicienne de Kant substitue, a la pensée rationnelle
dogmatique de I’étre constitutive de la métaphysique traditionnelle, la pen-
sée rationnelle critique de celle-la ; la philosophie ne pense plus I’étre
comme tel, mais 1’étre comme pensé, la pensée de I’étre. En ce sens, Kant,
ainsi que le remarque Hegel, fait déja de la métaphysique une logique'’. Mais
une logique qui continue de penser la pensée de I’étre comme différant de
I’étre, pris en son phénomene sensibilisant, non rationnel, et en tant qu’étre,
que « chose en soi» ; elle se pense par conséquent elle-méme comme
une logique non objective, mais subjective, au sein d’un sens englobant
qui reste celui de I’étre et qui la maintient donc, au fond, comme une
métaphysique. Les grands ouvrages doctrinaux de Kant s’intitulent bien
encore des « métaphysiques » — de la nature ou des meeurs — qui exposent
le fondement rationnel des savoirs positifs reliés extérieurement a celui-ci
par une raison critique elle-méme appelée par Kant déja (ou encore!)
métaphysique. Il est vrai que la pensée kantienne, qui ne réfléchit pas sur
elle-méme pensant la pensée naturelle ou scientifique, est pour elle-méme
un étre dont les déterminations sont, de ce fait, trouvées en elle dans leur
sens non médiatisé par ce qui serait son auto-détermination transparente a
elle-méme. La pensée de la pensée de 1’étre demeure transie par 1’étre, la
révolution copernicienne n’est qu’une réforme formelle de la métaphysique.

C’est ce que restera aussi ’intensification fichtéenne de la critique de la
métaphysique de 1’étre. Fichte arme pourtant sa critique du grand principe
de la conviction philosophique, selon lequel le pensant doit retrouver dans
le pensé, lui-méme, le penser du pensé. La pensée de 1’étre n’est identique
a elle-méme réellement, vraie, que si elle pense dans cet étre la pensée
de I’étre, au lieu de le penser comme autre que la pensée, c’est-a-dire
comme chose en soi. La philosophie vraie, ayant alors pour contenu non
plus I’étre, mais la pensée, le savoir ou la science de 1’étre, n’est plus une
métaphysique, mais une « doctrine de la science ». Cependant, chez Fichte,
I’étre n’est pas totalement pensé comme posé par la pensée. Sans méme
évoquer sa seconde philosophie, qui sépare de I’étre absolu, seulement
vécu religieusement, le savoir se sachant a jamais simple phénomene de cet
étre, je rappellerai que, dans sa philosophie inaugurale, Fichte fait reposer
I’étre de I’objet sur I’objectivation du sujet pensant originairement séparé
de lui-méme dans les deux actes immédiatement opposés de la position par

17. WdL 1, GW 11, p. 22.



La métaphysique réformeée 35

le Moi de lui-méme et de sa position du Non-Moi. Le pensant s’actualise
ainsi comme autre que lui-méme, comme étant pour lui-méme un érre,
dans sa pensée de I’étre : I’étre du sens détermine et limite d’emblée,
et a jamais, le sens de I’étre. La naturalisation schellingienne des deux
premiers principes de Fichte conservera un tel héritage métaphysique, que
Hegel, seul, va liquider.

Il substitue en effet, dans la pensée inaugurale, a la différence imposée
des deux pensées opposées de la position de soi et de la négation de soi
du principe lui-méme déja déterminé ou différencié qu’est le Moi ou la
Nature, I’auto-différenciation ou détermination de la pensée indéterminée
de I’étre, qui se pose, en son identité a soi, différent d’avec soi. Hegel
pense comme premiére pensée, impliquée par toute autre, celle de I’étre
présent a lui-méme dans une indétermination qui le laisse se déterminer
aussi bien comme étre que comme non-étre, donc comme une contradiction
anéantissante — voila la dialectique —, que son étre fait se contredire dans
I’unité relativisante de I’étre et du non-étre qu’est le devenir — voila la
dialectique spéculative. Cette dialectique fera se déterminer 1’étre originel
présent a lui-méme, qui est par la en soi pensée, finalement comme pensée
de la pensée et savoir spéculatif. L’unité initiale de 1’étre et du penser se
déploiera, dans la continuité d’elle-méme, jusqu’a sa justification ency-
clopédique absolue, qui couronnera la totalisation du sens réalisé. Ainsi,
a chaque étape d’une telle totalisation des déterminations essentielles de
I’étre qui est pensée de soi, cet étre est a lui-méme son propre sens et se
manifeste a lui-méme sans qu’il soit besoin d’une herméneutique, de cette
herméneutique qui a malheureusement envahi la pensée post-hégélienne.
La dialectique spéculative de Hegel, témoin lucide et modeste de 1’absolu
qu’il sait d’emblée aupreés de nous, le fait, de la sorte, se garder aussi
bien de la naiveté du métaphysicien qui perd le sens dans 1’étre que de
la vanité de I’herméneute qui perd I’étre dans le sens.

Hegel me semble ainsi avoir ¢laboré une philosophie rationnelle dans
laquelle la métaphysique ne trouve plus place, et ne peut trouver place du
fait de la totalisation immanente de la pensée de 1’étre comme pensée de
soi. L’apres hégélien de la métaphysique se sait en cela restituer I’avant
parménidien d’elle-méme, par sa répétition de la pensée de I’identité du
penser et de I’étre. Mais cette répétition se fait dans la différence de
I’identité immédiate ou étante du penser et de I’étre, et de leur identité
pensante, car médiatisée avec la premiére par la pensée métaphysique,
pensée de I’étre comme tel, différent du penser, mais s’identifiant, en sa
détermination finale, dans lui-méme, comme pensée de la pensée, et par
la au penser méme. On voit que la métaphysique pense, en 1’insérant dans
I’identité formelle pensée par Parménide, le contenu différencié, déterminé,
du monde d’abord seulement imaginé, apparent, qu’expose la deuxiéme



36 Hegel au présent

partiec du Poeme. La pensée concrétisante de Hegel réunit donc, en elle,
avec lui-méme, I’ambigu commencement parménidien. Mais le dépassement
hégélien de la métaphysique apparait alors, a cet égard, bien différent du
dépassement que voudra réaliser d’elle Heidegger. Pour celui-ci, la méta-
physique, pensée de 1’étre de I’étant en son entier, a bien été accompli
par Descartes, mais elle a déja été développée par Socrate et Platon, en
cette défaillance d’elle-méme — née, au fond, avec la philosophie occi-
dentale — qui consista a soumettre son moment poétique a son moment
pensant. Leur juxtaposition, dans le Poéme de Parménide, comme celle
de la pensée vraie et du mythe frompeur, annongait déja un tel destin.
Puisque, pour Heidegger, la pensée est poéme, la métaphysique comme
réduction conceptuelle fixée du poéme doit étre dépassée dans la poétisa-
tion du concept. Mais celle-ci, comme ouverture du fermé, est toujours a
venir, et donc 1’est aussi le « trépas » de la métaphysique : « Ce trépas dure
plus longtemps que I’histoire jusqu’ici accomplie de la métaphysique »'*.
Que Heidegger pense un tel dépassement, s’il est sans fin, ne suffit pas a
libérer sa pensée méme de ce qu’il veut dépasser. Le rationaliste insatisfait
de la métaphysique préférera, au dépassement poétique, mais incertain, de
celle-ci, prophétisé par Heidegger, son dépassement prosaique, mais franc,
opéré par Hegel.

18. Heidegger, « Dépassement de la métaphysique », in Essais et conférences,
traduction Préau, Paris, Gallimard, 1958, p. 81.



Retrouvez tous les ouvrages de CNRS Editions
sur notre site www.cnrseditions.fr


http://www.cnrseditions.fr

	Sommaire
	Présentation, Jean-François Kervégan et Bernard Mabille
	Traductions et abréviations utilisées
	PREMIÈRE PARTIE HEGEL EN LUI-MÊME
	Hegel ou la métaphysique réformée, Bernard Bourgeois





