EYROLLES PRATIQUE
Religion

(]

ﬁ Jacques Vlret

, LE CHANT
GREGORIEN

Des origines a nos jours

Fichiers a télécharger




EYROLLES PRATIQUE

LE CHANT GREGORIEN

Le chant grégorien constitue la clé de voite de notre culture musicale.
Malgré son altération depuis I'an mil, on le retrouve encore aujourd’hui.
Au confluent d'une histoire millénaire et de notre actualité, ce livre ne
se contente pas de décrire un répertoire clos sur lui-méme mais il rend
compte de l'inspiration, de la dynamique et du devenir d'une tradition
sans cesserenouvelée. Véritable panorama, cette synthése savante et
accessibleretracel'évolution et les pratiques du chant grégorien, de ses
origines a nos jours. Elle s'appuie sur un CD inédit, qui illustre chacun

des aspects du grégorien, des plus connus aux plus étonnants.

JACQUES VIRET est professeur émérite de musicologie a I'université de
Strashourg. Depuis de nombreuses années, il étudie en profondeur et sous tous
ses aspects le corpus grégorien, en vue de lui restituer sa pleine dimension d’art
traditionnel relié aux fondements anthropologiques de la musique. Il a déja publié
plusieurs ouvrages sur le sujet dont Le Chant grégorien et la tradition grégorienne,
'Age d’Homme, 2001 et Le Chant grégorien, Pardés, 2004.

© Jacques Viret

« Un livre qui ouvre le lecteur  'intelligence du chant grégorien comme partie
du fondement musical universel. Trés complet en si peu de pages, un livre @
recommander ! »

EDITH LECOURT (Professeure émérite a l'université Paris-Descartes, co-fondatrice

et vice-présidente de I'AFM, Association Francaise de Musicothérapie)

www.editions-eyrolles.com



http://www.editions-eyrolles.com

LE CHANT GREGORIEN






LE CHANT
GREGORIEN

Deuxiéme édition

EYROLLES

Jacques Viret



Groupe Eyrolles
61, bd Saint-Germain
75240 Paris Cedex 05

www.editions-eyrolles.com

Mise en pages : Istria

En application de la loi du 11 mars 1957, il est interdit de reproduire intégralement ou partiel-
lement le présent ouvrage, sur quelque support que ce soit, sans autorisation de éditeur ou du
Centre francais d’exploitation du droit de copie, 20, rue des Grands-Augustins, 75006 Paris.

© Groupe Eyrolles, 2012, 2017
ISBN :978-2-212-56714-4



© Groupe Eyrolles

SOMMAIRE

AVant-propos ... .v ittt i i 11
Introduction Notre traditionmusicale ...................... 17
Liturgie. oo 17
Tradition ..o 18
Patrimoine . .. 19
MUSIQUE. . o 19
Chapitre 1 Les origines : I'Occident rencontre I'Orient ....... 23
Lumieresd'Orient. ... 23
L'heritagehebraique..... ... 25
Une meélodie grégorienne chantée parle Christ? .............. 26
Nos racines, I'Occident celtique............. ... 27
Chapitre 2 Un corpusengestation.............ccceinennnnn. 31
Naissance d'unrituel.... ... i 31
Contexte historique : 313, paix de | ’Eglz'se ................... 31
Liturgie terrestre et Jérusalem céleste .. ..................... 32

De l'orateur antique au chantre chrétien . ................... 33
Grégorien latin et byzantingrec. . ......................... 34
Leverbesefaitchant........... ... ... 36
Parlé-chanté : cantillation, psalmodie . ..................... 36

La vocalise : jubilus, glossolalie. .. ......................... 38

Le chant des fideles : psalmodie responsoriale . ................ 41

Le Sanctusoriginel. ... ... o 44

Le chantre, un virtuose. . .. ... 45
Cheaeurs alternés, la « maniére orientale» . . ................. 46

Les hymnes, chansons pieuses . .. ......................... 47



6

Chapitre 3 Données historiques...........ccceiiiiinan.. 51

La schola cantorum, premiere maitrise ecclésiastique ......... 51
Psalmodie chorale : I'antiphonie.................... ... .. 52
Lagrande liturgie de lamesse pontificale ...................... 54
Le vieux-romain, un concurrentgénant........................ 56
Diffusion de la liturgie romaine dans le royaume franc . . . .. 58
« Grégorien » ou « romano—franc» 2. ........ .. ... ... ... .. 59
Chapitre 4 Chanterlesmots .........ccciiiiiiiiiiiiinnn. 63
La déclamation, matrice meélodique................. ... 63
« Le chant fertilise lesmots». . ....... ... ... .. ... ... .. ... 63
Laccent, germe de musique. .. ........................... 64
Rhythmus et metrum, oreille et nombre. . ................. 67
Lamesuredelaprose ........... .. ... ... .. ... .. ..., 69
Le «chant rythmique» .. .............. ... ... . ...... 70
Parlando rubato, la parole chantée . .. .................... 71
La parole accentuée, canevas mélodique . .. ................. 72
Une notation aide-meémoire ... i 75
De l'accent verbal a la notation musicale . ... . .. ... .. ... 75
Les neumes, un aide-mémoire . .......... ..., 76
Chapitre 5 Le mode,amedelamélodie ..................... 79
Entendrelemode....... ... 79
«Surun son droit». ... 79
Le werset psalmodié. .. ............ . . . . ... . ... ... 80
Musicalité naturelle : les formules instinctives . . ............. 83
Une structure centrée .. ...........c.cuuuuiuuneneunenen.. 87
Londe porteuse. .. ......... ... ... ... ... . ... 88
Loreille modale ............. .. ... .. 0 i iiiiiiiii.. 89
Intériorité, méditation . ........... ... .. 90
Esquissed'unetheocriemodale ................. ... 91
Les modes grégoriens. . ... .. o o o o o oo 97
Les modes dans la mélodie . ............................. 94
Lethosdesmodes . .......... ... . . . . .. .. ... .. .. .. ..... 95
Les octaves modales, dAbrabham & aujourd’hui .. ............ 96

Le chant grégorien

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Chapitre 6 La compositionmélodique ...................... 99

La centonisation, couturemusicale ......................... .. 99
Composition libre : plastique et expressivité .................. 100
Style vocalisé : le graduel Videruntomnes.................... 105
Chapitre 7 Enmarche verslamodernité.................... 111
L'anmil,aubed'uneerenouvelle............................. 111
Tropes, séquences, apports folkloriques .. ............... ... 111
Lire la musique : Gui dArezzo. .......................... 114
Dessiner la mélodie. . ......... ... . . . . . . . . . . . ... .. .. ... 116
Le grégorien polyphone : organum primitif .. ... .. ... 117
Le bas Moyen Age, monodie et polyphonie .................. 119
Le grégorien contrepointé : déchant . ...................... 119
L'ére du plain-chant. . ................ ... .. ... ... .... 120
Le grégorien tardif : drames liturgiques, Hildegarde . . ... .. ... 122
Cantiques du bas Moyen AAge, hymnologie réformée. . . ..... ... 124
Chapitre 8 Les Temps modernes : marginalisation
etrestauration ...l 127
Telunblocerratique............... 127
Polyphonie vocale etinstrumentale :l'orgue ................. 129
Contrepoint alterné (alternatim). .. ........ .. ... ... ... 130
Harmonisation. . ........... .. .. . . i iiiiiiiiiiinien.. 131
Lesromantiques restaurent le plain-chant................... 132
Un Ave Mariarythmo-melodie.....................o . 133
Une tradition morte (a faire revivre), fixée danslacire ........ 136
Chapitre 9 Le xx° siécle et le régne de Solesmes ............. 139
Dom Guéranger, Pie X etI'ascension de Solesmes............ 139
Dom Mocquereau : « style de Solesmes » pour chorales
paroissiales . ... 142
Dom Cardine, I'obsessiondusigne écrit ..................... 144
ConserveretCréer. ... 145
Les modernes mettentlesmodesalamode ................ 146
Notre langue maternelle musicale ........................... 148

Sommaire

7



8

Chapitre 10 Aujourd’hui, I'Esprit a sou Ié surles abbayes

AUMIdi. .
Sénanque 1975 : le gregorien rencontre les traditions
Mediterran@ennes ... ...
Marcel Péres : de Sénanque a Royaumont, Pigna, Moissac ..
Le Thoronet, une acoustique exceptionnelle ................
Damien Poisblaud : retouralaliturgie ........................

Quelquestextes. ... ..oviiriiii it e
1-LabeautéduchantmeneaDieu .........................
2—Lesmodesetlerythmeduchant.........................
3—Unreste défiguré mais précieux ..........................
4 —Laliturgie chantee selon le concile de VaticanIl ..........
5—La polemique sur le chant liturgique, au lendemain
duconciledeVaticanIl.............
6 — Une spiritualité supra-personnelle........................
7 —Des richesses en sommeil, pour une ouverture
enrichissante ... ... .
8—Uncosmos reinvestiparlaParole................... ... ...

(€ o317 =
Le disque : programme et commentaires...................
Bibliographie...........cooiiiii

Discographie. .....coiiiiiiiiii i it iinieei s in s

Le chant grégorien

© Groupe Eyrolles



Listes des pistes audio

Piste 1: Improvisation « Traversée » - Page18.
Piste 2 : Magnificat corse - Page 37.

Piste 3 : Hymne « Ave maris stella » - Page 48.
Piste 4 : Lamentation corse - Page 37.

Piste 5 : Alléluia vieux-romain - Page 57.

Piste 6 : Office de tierce - Page 17.

Piste 7 : Introit « Requiem » - Page 82.

Piste 8 : Trait « Absolve » - Page 56.

Piste 9 : Préface et Sanctus - Page 44.

Piste 10 : Alléluia et séquence « Veni Sancte Spiritus » - Page 41.
Piste 11: « O sacrum convivium » - Page 130.

Piste 12 : Plain-chant baroque, antienne - Page 131.
Piste 13 : Plain-chant baroque, Magnificat - Page 131.
Piste 14 : « Ave Maria » cantillé - Page 133.

Piste 15 : autre version du méme - Page 134.

Piste 16 : « Ave Maria » déclamé - Page 136.

Piste 17 : Lamentation par Moreschi - Page 137.
Piste 18 : Lamentation par C. Michel - Page 138.
Piste 19 : Répons bref - Page 43.

Piste 20 : Communion « Viderunt » - Page 103.
Piste 21: Graduel « Viderunt » - Page 86.

Piste 22 : Rondellus - Page 19.

Piste 23 : Organum paralléle - Page 117.

Piste 24 : Organum « Rex caeli » - Page 117.

Piste 25 : Organum, trois antiennes - Page 118.
Piste 26 : Déchant « Alleluia » - Page 119.

Piste 27 : Déchant « Kyrie » - Page 120.






PARTIE 1

UNE NEBULEUSE
GENESE






© Groupe Eyrolles

CHAPITRE 1

LES ORIGINES::
L'OCCIDENT
RENCONTRE L'ORIENT

Au programme

e Lumiéres d'Orient

* L'héritage hébraique

* Une mélodie grégorienne chantée par le Christ ?
* Nosracines, I'Occident celtique

L umiéres d'Orient

Le chant de I’Eglise latine, d’ot1 vient-il ?

« Aux premiers siecles de son existence, | ’Eglise, loin de chercher a
créer de toutes piéces le chant ecclésiastique, ne pense qu’a tirer parti
de toutes les influences auxquelles elle est sujette. Une assimilation
lente de tous les élements étrangers utilisables, telle est la loi qui
préside a la premiere période de formation du chant ecclésiastique®. »

En fait d’éléments étrangers drainés par le chant grégorien, on
a pensé d’abord a la Gréce d’Eschyle et de Pindare, berceau de
notre culture selon l'optique officielle, dite humaniste. Fausse
piste : c'est dans notre propre sol, occidental, qu'il faut chercher

3. Dom Jules JEANNIN et Dom Julien Puyape, « L'Octoéchos syrien — 1. Etude histo-
rique », Oriens Christianus, Neue Serie, 3, 1913, p. 82-104.



24

les origines grégoriennes, et en Orient, ce Proche-Orient certes
grécisé ou est née la religion chrétienne. D’ailleurs, la Grece
elle-méme avait des accointances avec I'Orient, via 1’Asie
Mineure. Alexandrie, sa capitale hellénistique sise en Egypte
et I'un des hauts lieux du christianisme primitif, comptait
un million d’habitants dont un tiers de Juifs, et des Grecs,
Egyptiens, Syriens, plus tard Italiens.

Lorsquon pénétre sur le terrain des traditions, les frontieres
sestompent. Que les hommes soient fréres, la musique le
prouve : I’Occidental et 'Oriental chantent chacun a sa fagon
les mémes modes®, et ceux-ci développent des intervalles et
formules élémentaires qui ont toujours existé et existeront
toujours, sur les cing continents. Comme la Tradition, comme
la société des hommes, ’harmonie® musicale est unité dans la
diversité, diversité dans I'unité. Toute harmonie transforme les
oppositions en complémentarités.

L’Orient... Un symbole, et non seulement une réalité géogra-
phique. Direction du soleil levant : le verbe latin oriri conjugue
les idées de se lever et de naitre, double sens suggestif pour la
thématique de Noél. Ex Oriente lux, dit-on, « de 'Orient vient
la lumiere ». Et l'astre du jour symbolise 1’Esprit, la spirituelle
Clarté ; pour les chrétiens le Christ, « soleil de justice*». Le
Paradis terrestre, Jardin d’Eden, se situait en Orient’. Cest
de lest lointain — la Perse — que les Rois mages sont venus en
Palestine adorer 'Enfant Jésus et lui offrir leurs cadeaux. Et
cest d’Orient que le Christ reviendra 4 la fin des temps®. Les
églises sont orientées, tournées vers lest.

« O Orient, splendeur de la Lumiere éternelle et Soleil de Justice,
viens illuminer ceux qui gisent dans les ténebres et I'ombre de
la mort. »

4. Malachie 4, 2.
5. Genese 2, 8.
6. Matthieu 24, 27.

Le chant grégorien

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Ces paroles, librement tirées d’'Isaie’, sont — ou étaient — chantées
par les moines d’Occident aux vépres de I’Avent le 21 décembre,
date du solstice hivernal, quatre jours avant Noél.

Le visage originel du chant grégorien, quon parvient a recréer
de nos jours, sonne oriental aux oreilles conformistes, simple-
ment parce qu'il bouscule les routines et dérange les habitu-
des d’écoute. La pose de la voix n'est pas celle quon enseigne
dans les conservatoires ; et l'on y fait des fioritures non moins
étrangeres au chant classique mais usuelles chez les chanteurs
de loralité, orientaux et autres — les Corses par exemple (Piste
audio 4). Or de telles fioritures sont diment indiquées par les
notations grégoriennes des x° et x1¢ siécles (Piste audio 8, 21) !
D’aucuns s’en disent choqués. Les mémes, pourtant, admirent
lorientalisme des mosaiques byzantines de Ravenne et des
icones...

L'héritage hebraique

A la suite des travaux de Iabbé Jean Parisot au début du
xx° siécle, ceux de plusieurs autres chercheurs, tant juifs
(Idelsohn, Werner) que chrétiens (Peter Wagner, Gastoué),
démontrent l'origine hébraique du grégorien, comme des
liturgies chrétiennes en général®.

La source juive des liturgies chrétiennes se trouve non pas dans
les solennelles et bruyantes cérémonies du Temple® mais dans
la sobre liturgie de la Synagogue, seule subsistante depuis le
saccage du second Temple par 'empereur Titus, en I'an 70, qui

7. Isaie, 9, 2, cf. Matthieu 4, 16.

8. La musique des anciens Hébreux nous demeure inconnue, autant que celle des anciens
Egyptiens. La « musique de la Bible révélée » de Suzanne Haix VENTURA nest pas
crédible, ni scientifiquement, ni musicalement (voir, entre autres références, Journal of
the American Oriental Society, 112, 1992, p. 499).

9. Cf. 2 Chroniques 5, 12-13.

Chapitre 1. Les origines : I'Occident rencontre I'Orient | 25



26

a marqué le début de la diaspora, « dispersion ». La Synagogue,
mot grec signifiant « rassemblement », désigne un local ou les
fideles se réunissent, sans prétre, pour prier et lire I’Ecriture. Ils
en ont pris I’habitude depuis la captivité a Babylone.

Le Shacharit, priere du matin, était et est toujours le plus long
des trois offices quotidiens. Il enchaine psalmodies®, lectures,
priéres : ce sont les éléments constitutifs des rituels chrétiens,
tant de la messe que des heures® monastiques.

La définitive émancipation du christianisme hors de sa reli-

. N ) . e LN . AN ) .
gion mére n’a pas lieu avant le 111° siecle. Et jusqu’a 'an mil des
contacts se maintiendront entre les deux communautés, surtout
a Rome et Antioche.

Une mélodie gregorienne chantee
par le Christ ?

La féte pascale juive, Pessa’h, commémore I'Exode, la sortie
d’Egypte. On y chante le psaume 114, « Quand Israél sortit
d’Egypte ». Aprés la Céne du Jeudi saint, Jésus et ses disciples
obéirent a cette coutume'. Or la mélodie attachée a ce psaume
est la méme chez les juifs et les chrétiens. Elle a donc toute
chance de remonter plus haut que leur mutuelle séparation.
En liturgie latine elle porte le nom de « ton™ étranger », fonus
peregrinus'

lasi lalala... solsi, la sol fa / sol sol sol... vé fa miré

Vers 1530, cette mélodie sera associée a la traduction allemande

par Martin Luther du Magnificat, cantique de Marie (Meine
Seele erhebt den Herrn). ].-S. Bach la paraphrasera a 'orgue et

10. Matthieu 26, 30 ; Marc 14, 26.
11. Antiphonale monasticum, p. 1218. Cf. WERNER, The Sacred Bridge, p. 419, 466, 488.

Le chant grégorien

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

I'introduira dans son Magnificat ; Mozart également, dans
I'introit du Reguiem. Et des chansons folkloriques sont modelées
sur elle.

Autre témoin de la parenté entre chants juif et chrétien : les
Lamentations de Jérémie, chantées par les chrétiens pendant la
Semaine sainte. Or leur mélodie est trés semblable dans toutes
les liturgies juives ainsi que dans la liturgie latine, d’ot I'on
infére une origine commune®.

Nos racines, I'Occident celtique

Importée de Palestine, la religion chrétienne s'est occidentalisée
en absorbant un fonds autochtone : le sémitisme juif n’a point
détruit le celtisme indo-européen, tout en assimilant par
ailleurs I'hellénisme mystique de Pythagore et des Mysteres,
qui survivra dans I’Eglise intérieure de Jean (laquelle existe
parallélement a celle, extérieure et officielle, de Pierre).

Des rites et traditions persistent en sous-main. Certaines
fétes chrétiennes se substituent a des célébrations paiennes :
la purification d’Imbolc devient, le 2 février, celle de la Vierge,
Chandeleur (et féte de sainte Brigitte, la Brigantia celtique,
déesse de la lumiere, porteuse d'une chandelle) ; le 2 novembre,
le catholique jour des Morts commémore les fideles défunts,
alors qu'a la méme date la Samain celtique permettait aux
vivants d’entrer en contact avec ’Autre Monde.

Un christianisme atypique se développe en des régions peu
ou pas romanisées, notamment I'Irlande depuis la mission
évangélisatrice de saint Patrick (432). Les druides et fi/id
(poétes), devenus prétres, y créent une riche culture. Des moines
irlandais essaimeront dans toute I’Europe et fonderont de

12. Piste audio 4, 17, 18. Cf. Eric WERNER, Hebrew Music (Anthology of Music, 20),
Cologne, Arno Volk Verlag, 1961, p. 15.

Chapitre 1. Les origines :I'Occident rencontre I'Orient | 27



grands monasteres : Luxeuil, Saint-Gall, Bobbio. La « matiére
de Bretagne », le mythe de Tristan et Iseut inspireront les
poetes. La christianisation, par les cisterciens du x11r¢siecle, du
Graal — symbole de Connaissance — en Saint-Graal, réceptacle
du Sang christique, signifie la continuité des deux traditions.

Les Celtes et le druidisme

En un passé reculé, les Celtes - des Indo-Européens - ont occupé un nordique
continent hyperboréen, lieu mythique de la Révélation premiére, Tradition
primordiale. Les druides (« trés savants ») en étaient les dépositaires ; des sages
plutét que prétres, détenteurs des secrets de la nature. lls ont fait P'unité du
peuple celte : spirituelle, non politique. Leur doctrine (druidisme) est mal connue,
car transmise par le seul canal de Ioralité.

Vers le milieu du troisieme millénaire, les Indo-Européens émigrent vers le sud.
Les Celtes, quant a eux, essaiment en Europe centrale et occidentale. Comme cela
se produit généralement lorsqu’un peuple envahit un territoire, ils assimilent les
traditions des pays ou ils s’installent ; en Gaule, celle du peuple des mégalithes,
notamment le culte de la Déesse-Mére, la Dana celtique.

Leur brillante civilisation - avec une philosophie proche de I’hindouisme - inclut
la magie du son et des incantations, que symbolise la harpe magique du Dagda
(« tres divin »), dieu-druide fils de Dana.

Pythagore, pére de la sagesse grecque et de la science musicale, initié aux
doctrines orphique, syrienne, égyptienne, chaldéenne, ainsi qu’au druidisme,
était honoré comme « Apollon hyperboréen ».

A-t-on recueilli aussi des éléments musicaux, tout comme
l'art décoratif préroman — enluminure, orfévrerie, sculpture
— prolonge l'art celte ? La frappante parenté que présente le
riche folklore breton avec la musicalité grégorienne incite a le
supposer. Cette parenté, Louis-Albert Bourgault-Ducoudray —
professeur d’histoire de la musique au Conservatoire de Paris
—I'a signalée des 1885, dans I'introduction a ses Trente Meélodies
populaires de Basse-Bretagne :

« Avant I'importation du chant liturgique, ils [les Bretons] étaient
en possession d'un systeme musical. Et il faut que ce systeme musical

28 | Le chant gregorien

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

ait été identique a celui du plain-chant importé par le catholicisme,
puisquon n'observe aucune différence entre les modes du plain-chant
et ceux de la musique populaire bretonne. »

Pour aller plus loin

La musigue bretonne et le chant grégorien ont en commun le systéme
diatonique*, essentiellement en tons entiers. A ce sujet, Bourgault-Ducoudray
observe que le clivage ethnique entre les sphéres indo-européenne et arabe
correspond a celui, musical, du diatonisme et du chromatisme*. Le demi-ton
chromatique serait une épice sémitique. Par exemple, en mode arabe Hijaz,
« mode andalou » des gitans espagnols : sur tonique mi, le troisieme degré so/
s’altére en sol diese. L’intervalle qui en résulte de seconde augmentée (entre fa
et so/ diese) est étranger a I’échelle diatonique. Le diatonisme par ailleurs, on le
verra, nous reporte a la Mésopotamie du temps d’Abraham. Or la Mésopotamie
est sémitique, de méme que les peuples arabe et hébreu ! Le chromatisme modal
apparait donc comme la déformation, propre aux Sémites ou a certains d’entre
eux, d’'un diatonisme généralisé et primordial que les Celtes auront conservé
dans sa pureté.

Ala fin du 1€ siecle, saint Irénée rapporte, dans la préface de son
traité contre les hérétiques'®, qu'il préche en gaulois aux indi-
genes. Ce deuxieme évéque de Lyon est originaire de Smyrne
en Asie Mineure et disciple de saint Polycarpe, lui-méme
disciple de Jean I'Evangéliste.

Au 1v¢ siecle s'élaborent la civilisation chrétienne, sa liturgie
et son chant, en symbiose avec les cultures locales. La Gaule
est alors le plus florissant foyer de cette gestation, juste avant
I'invasion des Germains. Les traditions occidentales se mélent
a ’héritage grec et oriental, véhiculé par les évéques syro-pa-
lestiniens qui ont évangélisé la Gaule. La capitale de celle-ci,
Treves (aujourd’hui Trier en Allemagne), concurrence Rome.
De nombreux lettrés gaulois sont actifs en Italie.

13. Contra haereses.

Chapitre 1. Les origines :I'Occident rencontre I'Orient | 29



30

Un antiphonaire copié au x1v* siecle a I'abbaye écossaise d’In-
chcolm contient de rares spécimens de plain-chant celtique,
datant d’une période qui s’étend du vir® au x111° siecle™.

Le fait que Walter Wiora ait pu intégrer le grégorien a son
étude comparative des folklores européens® plaide en faveur de
I'absorption d’un fonds occidental par la cantilene latine.

Les analogies entre mélodies grégoriennes et celtiques sont
apparentes surtout en modes de 7¢ et fa, ancétres du mineur
et du majeur classiques. Un chant tel que le graduel Viderunt
omnes (Piste audio 21) pourrait étre plus occidental qu'oriental.

14. Les chants notés dans ce manuscrit, accessible sur Internet (cf. encyclopédie
Wikipédia, « Abbaye d’Inchcolm »), honorent saint CoLumBa p’loNa, évangélisateur
de I'Ecosse. Voir aussi le site http://henttelennbreizh.net/chant-celtique-sacré.htm.

15. Walter Wiora, Europiischer Volksgesang (Das Musikwerk, 4), Cologne, Arno Volk
Verlag, 1952.

Le chant grégorien

© Groupe Eyrolles



Dans la méme collection

evroLLes praTioue [

EYROLLES

evRoLLes praTiouE Y

Edith Lecourt

LA MUSICOTHERAPIE

Une synthése d'introduction
et de référence pour découvrir les
VERTUS THERAPEUTIQUES

de lamusique

EYROLLES

evRoLLes PraTIOUE [

Madeleine Michaux

LE MOYEN AGE

L'époque médiévale en 80 MOTS-CLES

evroLLes praTioUE [

Jean-Yves Calvez + Philippe Lécrivain

pour comprendre
I'histoire, les évolutions
et les tendances de I'Eglise

EYROLLES




	Le chant grégorien
	Sommaire
	Avant-propos

	Introduction Notre tradition musicale
	Liturgie
	Tradition
	Patrimoine
	Musique

	Partie 1 Une nébuleuse genèse
	Chapitre 1 Les origines : l’Occident rencontre l’Orient
	Lumières d’Orient
	L’héritage hébraïque
	Une mélodie grégorienne chantée par le Christ ?
	Nos racines, l’Occident celtique

	Chapitre 2 Un corpus en gestation
	Naissance d’un rituel
	Contexte historique : 313, paix de l’Église
	Liturgie terrestre et Jérusalem céleste
	De l’orateur antique au chantre chrétien
	Grégorien latin et byzantin grec

	Le verbe se fait chant
	Parlé-chanté : cantillation, psalmodie
	La vocalise : jubilus, glossolalie
	Le chant des fidèles : psalmodie responsoriale

	Le Sanctus originel
	Le chantre, un virtuose
	Chœurs alternés, la « manière orientale »
	Les hymnes, chansons pieuses



	Partie 2 L’âge d’or, le répertoire constitué
	Chapitre 3 Données historiques
	La schola cantorum, première maîtrise ecclésiastique
	Psalmodie chorale : l’antiphonie
	La grande liturgie de la messe pontificale
	Le vieux-romain, un concurrent gênant
	Diffusion de la liturgie romaine dans le royaume franc
	« Grégorien » ou « romano-franc » ?


	Chapitre 4 Chanter les mots
	La déclamation, matrice mélodique
	« Le chant fertilise les mots »
	L’accent, germe de musique
	Rhythmus et metrum, oreille et nombre
	La mesure de la prose
	Le « chant rythmique »
	Parlando rubato, la parole chantée
	La parole accentuée, canevas mélodique

	Une notation aide-mémoire
	De l’accent verbal à la notation musicale
	Les neumes, un aide-mémoire


	Chapitre 5 Le mode, âme de la mélodie
	Entendre le mode
	« Sur un son droit »
	Le verset psalmodié
	Musicalité naturelle : les formules instinctives
	Une structure centrée
	L’onde porteuse
	L’oreille modale 
	Intériorité, méditation

	Esquisse d’une théorie modale
	Les modes grégoriens
	Les modes dans la mélodie
	L’èthos des modes
	Les octaves modales, d’Abraham à aujourd’hui


	Chapitre 6 La composition mélodique
	La centonisation, couture musicale
	Composition libre : plastique et expressivité
	Style vocalisé : le graduel Viderunt omnes


	Partie 3 Les aléas de la tradition
	Chapitre 7 En marche vers la modernité
	L'an mil, aube d’une ère nouvelle
	Tropes, séquences, apports folkloriques
	Lire la musique : Gui d’Arezzo
	Dessiner la mélodie
	Le grégorien polyphone : organum primitif

	Le bas Moyen Âge, monodie et polyphonie
	Le grégorien contrepointé : déchant
	L’ère du plain-chant
	Le grégorien tardif : drames liturgiques, Hildegarde
	Cantiques du bas Moyen Âge, hymnologie réformée


	Chapitre 8 Les Temps modernes : marginalisation et restauration
	Tel un bloc erratique…
	Polyphonie vocale et instrumentale : l’orgue
	Contrepoint alterné (alternatim)
	Harmonisation

	Les romantiques restaurent le plain-chant
	Un Ave Maria rythmo-mélodié
	Une tradition morte (à faire revivre), fixée dans la cire

	Chapitre 9 Le xxe siècle et le règne de Solesmes
	Dom Guéranger, Pie X et l’ascension de Solesmes
	Dom Mocquereau : « style de Solesmes » pour chorales paroissiales
	Dom Cardine, l’obsession du signe écrit
	Conserver et créer
	Les modernes mettent les modes à la mode
	Notre langue maternelle musicale 

	Chapitre 10 Aujourd’hui, l’Esprit a soufflé sur les abbayes du Midi
	Sénanque 1975 : le grégorien rencontre les traditions méditerranéennes
	Marcel Pérès : de Sénanque à Royaumont, Pigna, Moissac
	Le Thoronet, une acoustique exceptionnelle
	Damien Poisblaud : retour à la liturgie


	Annexes
	Quelques textes
	1 – La beauté du chant mène à Dieu
	2 – Les modes et le rythme du chant
	3 – Un reste défiguré mais précieux
	4 – La liturgie chantée selon le concile de Vatican II
	5 - La polémique sur le chant liturgique, au lendemain du concile de Vatican II
	6 – Une spiritualité supra-personnelle
	7 - Des richesses en sommeil, pour une ouverture enrichissante
	8 – Un cosmos réinvesti par la Parole


	Glossaire
	Le disque : programme et commentaires
	Bibliographie
	Discographie



