


LE CHANT GRÉGORIEN
Le chant grégorien constitue la clé de voûte de notre culture musicale. 

Malgré son altération depuis l’an mil, on le retrouve encore aujourd’hui. 

Au confl uent d’une histoire millénaire et de notre actualité, ce livre ne 

se contente pas de décrire un répertoire clos sur lui-même mais il rend 

compte de l’inspiration, de la dynamique et du devenir d’une tradition 

sans cesse renouvelée. Véritable panorama, cette  synthèse savante et 

accessible retrace l’évolution et les pratiques du chant grégorien, de ses 

origines à nos jours. Elle s’appuie sur un CD inédit, qui illustre chacun 

des aspects du grégorien, des plus connus aux plus étonnants.

Religion
EYROLLES PRATIQUE

Religion
EYROLLES PRATIQUE

Ja
cq

ue
s 

V
ire

t
LE

 C
H

A
N

T 
G

R
ÉG

O
R
IE

N

Jacques Viret

LE CHANT 
GRÉGORIEN
Des origines à nos jours

JACQUES VIRET est professeur émérite de musicologie à l’université de 
Strasbourg. Depuis de nombreuses années, il étudie en profondeur et sous tous 
ses aspects le corpus grégorien, en vue de lui restituer sa pleine dimension d’art 
traditionnel relié aux fondements anthropologiques de la musique. Il a déjà publié 
plusieurs ouvrages sur le sujet dont Le Chant grégorien et la tradition grégorienne, 
L’Âge d’Homme, 2001 et Le Chant grégorien, Pardès, 2004.

©
 J

ac
qu

es
 V

ire
t

« Un livre qui ouvre le lecteur à l’intelligence du chant grégorien comme partie 
du fondement musical universel. Très complet en si peu de pages, un livre à 
recommander ! »
ÉDITH  LECOURT (Professeure émérite à l’université Paris-Descartes, co-fondatrice 

et vice-présidente de l’AFM, Association Française de Musicothérapie)

CD audio off ert

LeChantGregorien.indd   1 24/02/2017   10:18

http://www.editions-eyrolles.com


LE CHANT GRÉGORIEN





LE CHANT  
GRÉGORIEN

Jacques Viret

Deuxième édition



Groupe Eyrolles
61, bd Saint-Germain
75240 Paris Cedex 05
www.editions-eyrolles.com

Mise en pages : Istria

En application de la loi du 11 mars 1957, il est interdit de reproduire intégralement ou partiel-
lement le présent ouvrage, sur quelque support que ce soit, sans autorisation de l’éditeur ou du 
Centre français d’exploitation du droit de copie, 20, rue des Grands-Augustins, 75006 Paris.

© Groupe Eyrolles, 2012, 2017
ISBN : 978-2-212-56714-4



©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

SOMMAIRE

Avant-propos. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 11

Introduction  Notre tradition musicale . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 17
Liturgie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  17
Tradition . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  18
Patrimoine. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  19
Musique. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  19

Partie 1  Une nébuleuse genèse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .21

Chapitre 1  Les origines : l’Occident rencontre l’Orient . .  .  .  .  .  .  . 23
Lumières d’Orient. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .23
L’héritage hébraïque. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  25
Une mélodie grégorienne chantée par le Christ ?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  26
Nos racines, l’Occident celtique. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  27

Chapitre 2  Un corpus en gestation. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 31
Naissance d’un rituel. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  31

Contexte historique : 313, paix de l ’Église. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 31
Liturgie terrestre et Jérusalem céleste . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  32
De l ’orateur antique au chantre chrétien . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  33
Grégorien latin et byzantin grec. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  34

Le verbe se fait chant. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  36

Parlé-chanté : cantillation, psalmodie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  36
La vocalise : jubilus, glossolalie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  38
Le chant des fidèles : psalmodie responsoriale . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  41

Le Sanctus originel. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  44

Le chantre, un virtuose. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     45
Chœurs alternés, la « manière orientale ». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    46
Les hymnes, chansons pieuses . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    47



6 Le chant grégorien

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

Partie 2  L’âge d’or, le répertoire constitué . . . . . . . . . . . . . . .               49

Chapitre 3  Données historiques. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 51
La schola cantorum, première maîtrise ecclésiastique. .  .  .  .  .  .  .  .  51
Psalmodie chorale : l’antiphonie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  52
La grande liturgie de la messe pontificale . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  54
Le vieux-romain, un concurrent gênant. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  56

Diffusion de la liturgie romaine dans le royaume franc .                    .  .  .  .  .  .  .  .  . 58
« Grégorien » ou « romano-franc » ?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    59

Chapitre 4  Chanter les mots . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 63
La déclamation, matrice mélodique. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . .     63

« Le chant fertilise les mots ». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     63
L’accent, germe de musique. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     64
Rhythmus et metrum, oreille et nombre. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     67
La mesure de la prose . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 69
Le « chant rythmique ». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  7 0
Parlando rubato, la parole chantée . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  71
La parole accentuée, canevas mélodique. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    72

Une notation aide-mémoire. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .        75

De l’accent verbal à la notation musicale.             .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 75
Les neumes, un aide-mémoire . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 76

Chapitre 5  Le mode, âme de la mélodie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 79
Entendre le mode. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   79

« Sur un son droit ». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           79
Le verset psalmodié .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 80
Musicalité naturelle : les formules instinctives . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    83
Une structure centrée . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    87
L’onde porteuse. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    88
L’oreille modale . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    89
Intériorité, méditation. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   9 0

Esquisse d’une théorie modale . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           91

Les modes grégoriens. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    91
Les modes dans la mélodie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    94
L’èthos des modes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    95
Les octaves modales, d’Abraham à aujourd’hui . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    96



7Sommaire

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

Chapitre 6  La composition mélodique . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 99
La centonisation, couture musicale. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .        99
Composition libre : plastique et expressivité . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . .100
Style vocalisé : le graduel Viderunt omnes. .      .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  105

Partie 3  Les aléas de la tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109

Chapitre 7  En marche vers la modernité. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 111
L'an mil, aube d’une ère nouvelle. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 111

    111
114

        116

.                   
                         
                                 
  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 117

Le bas Moyen Âge, monodie et polyphonie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 119

Le grégorien contrepointé : déchant . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 119
L’ère du plain-chant. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 120
Le grégorien tardif : drames liturgiques, Hildegarde . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 122
Cantiques du bas Moyen Âge, hymnologie réformée. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 124

Chapitre 8  Les Temps modernes : marginalisation  
et restauration. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 127

Tel un bloc erratique…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 127
Polyphonie vocale et instrumentale : l’orgue. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 129

Contrepoint alterné (alternatim). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .        130
Harmonisation. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .        131

Les romantiques restaurent le plain-chant. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 132
Un Ave Maria rythmo-mélodié. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 133
Une tradition morte (à faire revivre), fixée dans la cire . .  .  .  .  .  .  .  . 136

Chapitre 9  Le xxe siècle et le règne de Solesmes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 139
Dom Guéranger, Pie X et l’ascension de Solesmes. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 139
Dom Mocquereau : « style de Solesmes » pour chorales 
paroissiales . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 142
Dom Cardine, l’obsession du signe écrit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 144
Conserver et créer. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 145
Les modernes mettent les modes à la mode . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 146
Notre langue maternelle musicale . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 148



8 Le chant grégorien

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

Chapitre 10  Aujourd’hui, l’Esprit a sou lé sur les abbayes  
du Midi  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . .  .  1 53

Sénanque 1975 : le grégorien rencontre les traditions 
méditerranéennes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  153 
Marcel Pérès : de Sénanque à Royaumont, Pigna, Moissac  .  .  155
Le Thoronet, une acoustique exceptionnelle . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 158
Damien Poisblaud : retour à la liturgie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 160

Annexes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163

Quelques textes. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 165
1 – La beauté du chant mène à Dieu . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 165
2 – Les modes et le rythme du chant. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 166
3 – Un reste défiguré mais précieux. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 168
4 – La liturgie chantée selon le concile de Vatican II . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 169
5 – La polémique sur le chant liturgique, au lendemain  
du concile de Vatican II. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 170
6 – Une spiritualité supra-personnelle. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 171
7 – Des richesses en sommeil, pour une ouverture  
enrichissante . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 172
8 – Un cosmos réinvesti par la Parole. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 174

Glossaire . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 177

Le disque : programme et commentaires. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 187

Bibliographie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 201

Discographie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 207



Listes des pistes audio  

Piste 1 : Improvisation « Traversée » - Page 18.
Piste 2 : Magnificat corse - Page 37.
Piste 3 : Hymne « Ave maris stella » - Page 48.
Piste 4 : Lamentation corse - Page 37.
Piste 5 : Alléluia vieux-romain - Page 57.
Piste 6 : Office de tierce - Page 17.
Piste 7 : Introït « Requiem » - Page 82.
Piste 8 : Trait « Absolve » - Page 56.
Piste 9 : Préface et Sanctus - Page 44.
Piste 10 : Alléluia et séquence « Veni Sancte Spiritus » - Page 41. 
Piste 11 : « O sacrum convivium » - Page 130.
Piste 12 : Plain-chant baroque, antienne - Page 131.
Piste 13 : Plain-chant baroque, Magnificat - Page 131.
Piste 14 : « Ave Maria » cantillé - Page 133.
Piste 15 : autre version du même - Page 134.
Piste 16 : « Ave Maria » déclamé - Page 136.
Piste 17 : Lamentation par Moreschi - Page 137.
Piste 18 : Lamentation par C . Michel - Page 138.
Piste 19 : Répons bref - Page 43.
Piste 20 : Communion « Viderunt » - Page 103.
Piste 21 : Graduel « Viderunt » - Page 86.
Piste 22 : Rondellus - Page 19.
Piste 23 : Organum parallèle - Page 117.
Piste 24 : Organum « Rex caeli » - Page 117.
Piste 25 : Organum, trois antiennes - Page 118.
Piste 26 : Déchant « Alleluia » - Page 119.
Piste 27 : Déchant « Kyrie » - Page 120. 





©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

PARTIE 1

UNE NÉBULEUSE  
GENÈSE





©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

CHAPITRE 1

LES ORIGINES : 
L’OCCIDENT 

RENCONTRE L’ORIENT

Au programme

•	 Lumières d’Orient
•	 L’héritage hébraïque
•	 Une mélodie grégorienne chantée par le Christ ?
•	 Nos racines, l’Occident celtique

Lumières d’Orient
Le chant de l’Église latine, d’où vient-il ?
« Aux premiers siècles de son existence, l ’Église, loin de chercher à 
créer de toutes pièces le chant ecclésiastique, ne pense qu’à tirer parti 
de toutes les influences auxquelles elle est sujette. Une assimilation 
lente de tous les éléments étrangers utilisables, telle est la loi qui 
préside à la première période de formation du chant ecclésiastique3. »

En fait d’éléments étrangers drainés par le chant grégorien, on 
a pensé d’abord à la Grèce d’Eschyle et de Pindare, berceau de 
notre culture selon l’optique officielle, dite humaniste. Fausse 
piste : c’est dans notre propre sol, occidental, qu’il faut chercher 

3. Dom Jules Jeannin et Dom Julien Puyade, « L’Octoëchos syrien – I. Étude histo-
rique », Oriens Christianus, Neue Serie, 3, 1913, p. 82-104.



24 Le chant grégorien

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

les origines grégoriennes, et en Orient, ce Proche-Orient certes 
grécisé où est née la religion chrétienne. D’ailleurs, la Grèce 
elle-même avait des accointances avec l’Orient, via l’Asie 
Mineure. Alexandrie, sa capitale hellénistique sise en Égypte 
et l’un des hauts lieux du christianisme primitif, comptait 
un million d’habitants dont un tiers de Juifs, et des Grecs, 
Égyptiens, Syriens, plus tard Italiens.
Lorsqu’on pénètre sur le terrain des traditions, les frontières 
s’estompent. Que les hommes soient frères, la musique le 
prouve : l’Occidental et l’Oriental chantent chacun à sa façon 
les mêmes modes*, et ceux-ci développent des intervalles et 
formules élémentaires qui ont toujours existé et existeront 
toujours, sur les cinq continents. Comme la Tradition, comme 
la société des hommes, l’harmonie* musicale est unité dans la 
diversité, diversité dans l’unité. Toute harmonie transforme les 
oppositions en complémentarités.
L’Orient… Un symbole, et non seulement une réalité géogra-
phique. Direction du soleil levant : le verbe latin oriri conjugue 
les idées de se lever et de naître, double sens suggestif pour la 
thématique de Noël. Ex Oriente lux, dit-on, « de l’Orient vient 
la lumière ». Et l’astre du jour symbolise l’Esprit, la spirituelle 
Clarté  ; pour les chrétiens le Christ, « soleil de justice4 ». Le 
Paradis terrestre, Jardin d’Éden, se situait en Orient5. C’est 
de l’est lointain – la Perse – que les Rois mages sont venus en 
Palestine adorer l’Enfant Jésus et lui offrir leurs cadeaux. Et 
c’est d’Orient que le Christ reviendra à la fin des temps6. Les 
églises sont orientées, tournées vers l’est.

« Ô Orient, splendeur de la Lumière éternelle et Soleil de Justice, 
viens illuminer ceux qui gisent dans les ténèbres et l ’ombre de  
la mort. »

4. Malachie 4, 2.
5. Genèse 2, 8.
6. Matthieu 24, 27.



25 Chapitre 1. Les origines : l’Occident rencontre l’Orient

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

Ces paroles, librement tirées d’Isaïe7, sont – ou étaient – chantées 
par les moines d’Occident aux vêpres de l’Avent le 21 décembre, 
date du solstice hivernal, quatre jours avant Noël.
Le visage originel du chant grégorien, qu’on parvient à recréer 
de nos jours, sonne oriental aux oreilles conformistes, simple-
ment parce qu’il bouscule les routines et dérange les habitu-
des d’écoute. La pose de la voix n’est pas celle qu’on enseigne 
dans les conservatoires ; et l’on y fait des fioritures non moins 
étrangères au chant classique mais usuelles chez les chanteurs 
de l’oralité, orientaux et autres – les Corses par exemple (Piste 
audio 4). Or de telles fioritures sont dûment indiquées par les 
notations grégoriennes des xe et xie siècles (Piste audio 8, 21) ! 
D’aucuns s’en disent choqués. Les mêmes, pourtant, admirent 
l’orientalisme des mosaïques byzantines de Ravenne et des 
icônes…

L’héritage hébraïque

À la suite des travaux de l’abbé Jean Parisot au début du 
xxe  siècle, ceux de plusieurs autres chercheurs, tant juifs 
(Idelsohn, Werner) que chrétiens (Peter Wagner, Gastoué), 
démontrent l’origine hébraïque du grégorien, comme des 
liturgies chrétiennes en général8.

La source juive des liturgies chrétiennes se trouve non pas dans 
les solennelles et bruyantes cérémonies du Temple9 mais dans 
la sobre liturgie de la Synagogue, seule subsistante depuis le 
saccage du second Temple par l’empereur Titus, en l’an 70, qui 

7. Isaïe, 9, 2, cf. Matthieu 4, 16.
8. La musique des anciens Hébreux nous demeure inconnue, autant que celle des anciens 
Égyptiens. La « musique de la Bible révélée » de Suzanne Haïk Ventura n’est pas 
crédible, ni scientifiquement, ni musicalement (voir, entre autres références, Journal of 
the American Oriental Society, 112, 1992, p. 499).
9. Cf. 2 Chroniques 5, 12-13.



26 Le chant grégorien

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

a marqué le début de la diaspora, « dispersion ». La Synagogue, 
mot grec signifiant « rassemblement », désigne un local où les 
fidèles se réunissent, sans prêtre, pour prier et lire l’Écriture. Ils 
en ont pris l’habitude depuis la captivité à Babylone.
Le Shacharit, prière du matin, était et est toujours le plus long 
des trois offices quotidiens. Il enchaîne psalmodies*, lectures, 
prières : ce sont les éléments constitutifs des rituels chrétiens, 
tant de la messe que des heures* monastiques.
La définitive émancipation du christianisme hors de sa reli-
gion mère n’a pas lieu avant le iiie siècle. Et jusqu’à l’an mil des 
contacts se maintiendront entre les deux communautés, surtout 
à Rome et Antioche.

Une mélodie grégorienne chantée  
par le Christ ?

La fête pascale juive, Pessa’h, commémore l’Exode, la sortie 
d’Égypte. On y chante le psaume  114, « Quand Israël sortit 
d’Égypte ». Après la Cène du Jeudi saint, Jésus et ses disciples 
obéirent à cette coutume10. Or la mélodie attachée à ce psaume 
est la même chez les juifs et les chrétiens. Elle a donc toute 
chance de remonter plus haut que leur mutuelle séparation. 
En liturgie latine elle porte le nom de « ton* étranger », tonus 
peregrinus11 : 
la sib la la la… sol sib la sol fa / sol sol sol… ré fa mi ré

Vers 1530, cette mélodie sera associée à la traduction allemande  
par Martin Luther du Magnificat, cantique de Marie (Meine 
Seele erhebt den Herrn). J.-S. Bach la paraphrasera à l’orgue et 

10. Matthieu 26, 30 ; Marc 14, 26.
11. Antiphonale monasticum, p. 1218. Cf. Werner, The Sacred Bridge, p. 419, 466, 488.



27 Chapitre 1. Les origines : l’Occident rencontre l’Orient

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

l’introduira dans son Magnificat  ; Mozart également, dans 
l’introït du Requiem. Et des chansons folkloriques sont modelées 
sur elle.
Autre témoin de la parenté entre chants juif et chrétien  : les 
Lamentations de Jérémie, chantées par les chrétiens pendant la 
Semaine sainte. Or leur mélodie est très semblable dans toutes 
les liturgies juives ainsi que dans la liturgie latine, d’où l’on 
infère une origine commune12.

Nos racines, l’Occident celtique
Importée de Palestine, la religion chrétienne s’est occidentalisée 
en absorbant un fonds autochtone : le sémitisme juif n’a point 
détruit le celtisme indo-européen, tout en assimilant par 
ailleurs l’hellénisme mystique de Pythagore et des Mystères, 
qui survivra dans l’Église intérieure de Jean (laquelle existe 
parallèlement à celle, extérieure et officielle, de Pierre).
Des rites et traditions persistent en sous-main. Certaines 
fêtes chrétiennes se substituent à des célébrations païennes  : 
la purification d’Imbolc devient, le 2 février, celle de la Vierge, 
Chandeleur (et fête de sainte Brigitte, la Brigantia celtique, 
déesse de la lumière, porteuse d’une chandelle) ; le 2 novembre, 
le catholique jour des Morts commémore les fidèles défunts, 
alors qu’à la même date la Samain celtique permettait aux 
vivants d’entrer en contact avec l’Autre Monde.
Un christianisme atypique se développe en des régions peu 
ou pas romanisées, notamment l’Irlande depuis la mission 
évangélisatrice de saint Patrick (432). Les druides et filid 
(poètes), devenus prêtres, y créent une riche culture. Des moines 
irlandais essaimeront dans toute l’Europe et fonderont de 

12. Piste audio 4, 17, 18. Cf. Eric Werner, Hebrew Music (Anthology of Music, 20), 
Cologne, Arno Volk Verlag, 1961, p. 15.



28 Le chant grégorien

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

grands monastères : Luxeuil, Saint-Gall, Bobbio. La « matière 
de Bretagne », le mythe de Tristan et Iseut inspireront les 
poètes. La christianisation, par les cisterciens du xiiie siècle, du 
Graal – symbole de Connaissance – en Saint-Graal, réceptacle 
du Sang christique, signifie la continuité des deux traditions.

Les Celtes et le druidisme

En un passé reculé, les Celtes – des Indo-Européens – ont occupé un nordique 
continent hyperboréen, lieu mythique de la Révélation première, Tradition 
primordiale. Les druides (« très savants ») en étaient les dépositaires ; des sages 
plutôt que prêtres, détenteurs des secrets de la nature. Ils ont fait l’unité du 
peuple celte : spirituelle, non politique. Leur doctrine (druidisme) est mal connue, 
car transmise par le seul canal de l’oralité.

Vers le milieu du troisième millénaire, les Indo-Européens émigrent vers le sud. 
Les Celtes, quant à eux, essaiment en Europe centrale et occidentale. Comme cela 
se produit généralement lorsqu’un peuple envahit un territoire, ils assimilent les 
traditions des pays où ils s’installent ; en Gaule, celle du peuple des mégalithes, 
notamment le culte de la Déesse-Mère, la Dana celtique.

Leur brillante civilisation – avec une philosophie proche de l’hindouisme – inclut 
la magie du son et des incantations, que symbolise la harpe magique du Dagda 
(« très divin »), dieu-druide fils de Dana.

Pythagore, père de la sagesse grecque et de la science musicale, initié aux 
doctrines orphique, syrienne, égyptienne, chaldéenne, ainsi qu’au druidisme, 
était honoré comme « Apollon hyperboréen ».

A-t-on recueilli aussi des éléments musicaux, tout comme 
l’art décoratif préroman – enluminure, orfèvrerie, sculpture 
–  prolonge l’art celte  ? La frappante parenté que présente le 
riche folklore breton avec la musicalité grégorienne incite à le 
supposer. Cette parenté, Louis-Albert Bourgault-Ducoudray – 
professeur d’histoire de la musique au Conservatoire de Paris 
– l’a signalée dès 1885, dans l’introduction à ses Trente Mélodies 
populaires de Basse-Bretagne :

« Avant l ’importation du chant liturgique, ils [les Bretons] étaient 
en possession d’un système musical. Et il faut que ce système musical 



29 Chapitre 1. Les origines : l’Occident rencontre l’Orient

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

ait été identique à celui du plain-chant importé par le catholicisme, 
puisqu’on n’observe aucune différence entre les modes du plain-chant 
et ceux de la musique populaire bretonne. »

Pour aller plus loin

La musique bretonne et le chant grégorien ont en commun le système 
diatonique*, essentiellement en tons entiers. À ce sujet, Bourgault-Ducoudray 
observe que le clivage ethnique entre les sphères indo-européenne et arabe 
correspond à celui, musical, du diatonisme et du chromatisme*. Le demi-ton 
chromatique serait une épice sémitique. Par exemple, en mode arabe Hijaz, 
« mode andalou » des gitans espagnols : sur tonique mi, le troisième degré sol 
s’altère en sol dièse. L’intervalle qui en résulte de seconde augmentée (entre fa 
et sol dièse) est étranger à l’échelle diatonique. Le diatonisme par ailleurs, on le 
verra, nous reporte à la Mésopotamie du temps d’Abraham. Or la Mésopotamie 
est sémitique, de même que les peuples arabe et hébreu ! Le chromatisme modal 
apparaît donc comme la déformation, propre aux Sémites ou à certains d’entre 
eux, d’un diatonisme généralisé et primordial que les Celtes auront conservé 
dans sa pureté.

À la fin du iie siècle, saint Irénée rapporte, dans la préface de son 
traité contre les hérétiques13, qu’il prêche en gaulois aux indi-
gènes. Ce deuxième évêque de Lyon est originaire de Smyrne 
en Asie Mineure et disciple de saint Polycarpe, lui-même 
disciple de Jean l’Évangéliste.

Au ive  siècle s’élaborent la civilisation chrétienne, sa liturgie 
et son chant, en symbiose avec les cultures locales. La Gaule 
est alors le plus florissant foyer de cette gestation, juste avant 
l’invasion des Germains. Les traditions occidentales se mêlent 
à l’héritage grec et oriental, véhiculé par les évêques syro-pa-
lestiniens qui ont évangélisé la Gaule. La capitale de celle-ci, 
Trèves (aujourd’hui Trier en Allemagne), concurrence Rome. 
De nombreux lettrés gaulois sont actifs en Italie.

13. Contra haereses.



30 Le chant grégorien

©
 G

ro
up

e 
Ey

ro
lle

s

Un antiphonaire copié au xive siècle à l’abbaye écossaise d’In-
chcolm contient de rares spécimens de plain-chant celtique, 
datant d’une période qui s’étend du viie au xiiie siècle14.
Le fait que Walter Wiora ait pu intégrer le grégorien à son 
étude comparative des folklores européens15 plaide en faveur de 
l’absorption d’un fonds occidental par la cantilène latine.
Les analogies entre mélodies grégoriennes et celtiques sont 
apparentes surtout en modes de ré et fa, ancêtres du mineur 
et du majeur classiques. Un chant tel que le graduel Viderunt 
omnes (Piste audio 21) pourrait être plus occidental qu’oriental.

14. Les chants notés dans ce manuscrit, accessible sur Internet (cf. encyclopédie 
Wikipédia, « Abbaye d’Inchcolm »), honorent saint Columba d’Iona, évangélisateur 
de l’Écosse. Voir aussi le site http://henttelennbreizh.net/chant-celtique-sacré.htm.
15. Walter Wiora, Europäischer Volksgesang (Das Musikwerk, 4), Cologne, Arno Volk 
Verlag, 1952.



Dans la même collection


	Le chant grégorien
	Sommaire
	Avant-propos

	Introduction Notre tradition musicale
	Liturgie
	Tradition
	Patrimoine
	Musique

	Partie 1 Une nébuleuse genèse
	Chapitre 1 Les origines : l’Occident rencontre l’Orient
	Lumières d’Orient
	L’héritage hébraïque
	Une mélodie grégorienne chantée par le Christ ?
	Nos racines, l’Occident celtique

	Chapitre 2 Un corpus en gestation
	Naissance d’un rituel
	Contexte historique : 313, paix de l’Église
	Liturgie terrestre et Jérusalem céleste
	De l’orateur antique au chantre chrétien
	Grégorien latin et byzantin grec

	Le verbe se fait chant
	Parlé-chanté : cantillation, psalmodie
	La vocalise : jubilus, glossolalie
	Le chant des fidèles : psalmodie responsoriale

	Le Sanctus originel
	Le chantre, un virtuose
	Chœurs alternés, la « manière orientale »
	Les hymnes, chansons pieuses



	Partie 2 L’âge d’or, le répertoire constitué
	Chapitre 3 Données historiques
	La schola cantorum, première maîtrise ecclésiastique
	Psalmodie chorale : l’antiphonie
	La grande liturgie de la messe pontificale
	Le vieux-romain, un concurrent gênant
	Diffusion de la liturgie romaine dans le royaume franc
	« Grégorien » ou « romano-franc » ?


	Chapitre 4 Chanter les mots
	La déclamation, matrice mélodique
	« Le chant fertilise les mots »
	L’accent, germe de musique
	Rhythmus et metrum, oreille et nombre
	La mesure de la prose
	Le « chant rythmique »
	Parlando rubato, la parole chantée
	La parole accentuée, canevas mélodique

	Une notation aide-mémoire
	De l’accent verbal à la notation musicale
	Les neumes, un aide-mémoire


	Chapitre 5 Le mode, âme de la mélodie
	Entendre le mode
	« Sur un son droit »
	Le verset psalmodié
	Musicalité naturelle : les formules instinctives
	Une structure centrée
	L’onde porteuse
	L’oreille modale 
	Intériorité, méditation

	Esquisse d’une théorie modale
	Les modes grégoriens
	Les modes dans la mélodie
	L’èthos des modes
	Les octaves modales, d’Abraham à aujourd’hui


	Chapitre 6 La composition mélodique
	La centonisation, couture musicale
	Composition libre : plastique et expressivité
	Style vocalisé : le graduel Viderunt omnes


	Partie 3 Les aléas de la tradition
	Chapitre 7 En marche vers la modernité
	L'an mil, aube d’une ère nouvelle
	Tropes, séquences, apports folkloriques
	Lire la musique : Gui d’Arezzo
	Dessiner la mélodie
	Le grégorien polyphone : organum primitif

	Le bas Moyen Âge, monodie et polyphonie
	Le grégorien contrepointé : déchant
	L’ère du plain-chant
	Le grégorien tardif : drames liturgiques, Hildegarde
	Cantiques du bas Moyen Âge, hymnologie réformée


	Chapitre 8 Les Temps modernes : marginalisation et restauration
	Tel un bloc erratique…
	Polyphonie vocale et instrumentale : l’orgue
	Contrepoint alterné (alternatim)
	Harmonisation

	Les romantiques restaurent le plain-chant
	Un Ave Maria rythmo-mélodié
	Une tradition morte (à faire revivre), fixée dans la cire

	Chapitre 9 Le xxe siècle et le règne de Solesmes
	Dom Guéranger, Pie X et l’ascension de Solesmes
	Dom Mocquereau : « style de Solesmes » pour chorales paroissiales
	Dom Cardine, l’obsession du signe écrit
	Conserver et créer
	Les modernes mettent les modes à la mode
	Notre langue maternelle musicale 

	Chapitre 10 Aujourd’hui, l’Esprit a soufflé sur les abbayes du Midi
	Sénanque 1975 : le grégorien rencontre les traditions méditerranéennes
	Marcel Pérès : de Sénanque à Royaumont, Pigna, Moissac
	Le Thoronet, une acoustique exceptionnelle
	Damien Poisblaud : retour à la liturgie


	Annexes
	Quelques textes
	1 – La beauté du chant mène à Dieu
	2 – Les modes et le rythme du chant
	3 – Un reste défiguré mais précieux
	4 – La liturgie chantée selon le concile de Vatican II
	5 - La polémique sur le chant liturgique, au lendemain du concile de Vatican II
	6 – Une spiritualité supra-personnelle
	7 - Des richesses en sommeil, pour une ouverture enrichissante
	8 – Un cosmos réinvesti par la Parole


	Glossaire
	Le disque : programme et commentaires
	Bibliographie
	Discographie



