
 

5 

Índice 
 

 
Introdução 
Angélica Varandas, André Simões, NMuno Simões Rodrigues .................. 7 
 
Um anel para todos dominar. Tolkien e o mitema do anel 
Nuno Simões Rodrigues .................................................................................. 13 
 
Sauron e os seus muitos nomes 
Angélica Varandas............................................................................................ 25 
 
Beorn 
Angélica Varandas e Luísa Azuaga ................................................................ 45 
 
Boromir, Um herói imperfeito 
Diana Marques .................................................................................................. 63 
 
Aragorn e Andúril: a representação do herói e da espada medieval 
Ana Rita Martins e Diana Marques ............................................................... 83 
 
Os Orcs e o Mal 
Angélica Varandas.......................................................................................... 113 
 
Anões e Elfos: entre pedras e deuses nórdicos 
Hélio Pires ....................................................................................................... 133 
 



 

6 

Por rios e florestas: geografia mitológica nórdica 
Hélio Pires ....................................................................................................... 151 
 
As montanhas e os reinos debaixo delas 
José Varandas .................................................................................................. 167 
 
Adaptações além da imagem: canções na página e no ecrã 
Ana Daniela Coelho ....................................................................................... 191 

 
 
 
 



 

7 

 

INTRODUÇÃO 
 
 
J. R. R. Tolkien foi, juntamente com C. S. Lewis, o criador da 

fantasia moderna. A centralidade da sua obra no espaço geno-
lógico do fantástico, a sua influência e relevância no mesmo 
domínio e a sua preponderância nas estratégicas retóricas e narra-
tivas mais imediatamente reconhecíveis pelos leitores do género 
são hoje ampla e consensualmente confirmados pelos críticos. De 
facto, após décadas de propostas sobre a difícil definição de 
“Fantasia”, Brian Attebery, em Strategies of Fantasy resolve o pro-
blema ao defender que este género, tal como todos os outros, deve 
ser entendido a partir do conceito de “conjunto difuso” (fuzzy set), 
que se define a partir de um centro (Attebery, 1992: 12). Este 
centro constitui um protótipo que o leitor constrói e que determi-
na o seu entendimento do género em causa. Assim, cada leitor 
possui um modelo mental exemplar no que diz respeito aos géne-
ros a partir do qual situa as obras que leu: “The category has a clear 
center but boundaries that shade off imperceptibly, so that a book 
on the fringes may be considered as belonging or not, depending 
on one’s interests” (Attebery 1992: 12). No caso da Fantasia, o 
centro é O Senhor dos Anéis de Tolkien, que é assumido como o 
exemplo modelar a partir do qual todas as outras obras no âmbito 
do fantástico são avaliadas e compreendidas, ou, como afirma 
Attebery: “The Lord of the Rings stands in the bullseye” (14). O au-
tor acrescenta ainda: “[…] with the publication and popular  
acceptance of Tolkien’s version of the fantastic, a new coherence 
was given to the genre. […] Tolkien’s form of fantasy, for readers 
in English, is our mental template […]. One way to characterize 



 

8 

the genre of fantasy is the set of texts that is some way or other 
resemble The Lord of the Rings”. (14) 

Tal é evidente, não só ao nível da recepção dos textos, mas tam-
bém ao nível da sua produção, uma vez que não são apenas os lei-
tores para quem O Senhor dos Anéis constitui o texto paradigmáti-
co da fantasia. Os próprios autores do género, de modo mais ou 
menos generalizado, têm adoptado o modelo estrutural da obra de 
Tolkien e o teor medievalista das narrativas, como podemos apre-
ciar, por exemplo, na obra de Robert Jordan e Brendon Sanderson, 
apenas para citar dois exemplos. Até George R. R. Martin, reco-
nhece essa linhagem na concepção de Westeros em The Song of Ice 
and Fire, como o autor faz notar numa entrevista referida por 
Richard Preston em 2019, que pode ser lida em https://winterisco 
ming.net/2019/05/14/george-r-r-martin-on-what-he-borrowed-
-from-j-r-r-tolkien/: 

When I started writing Game of Thrones, one of the things I 
did was to look at Lord of the Rings and see what Tolkien did 
and tried to take some lessons from it. […] The structure was 
very influential on Game of Thrones. If you look at the 
structure of Lord of the Rings, it all begins in the Shire and 
it’s very small. And then it gets bigger and bigger and bigger 
and bigger. The Fellowship starts together with the four 
Hobbits and then they pick up Strider – Aragorn – and then 
they get to Rivendell where they pick up more people. And 
for a while they’re together, but then later in the books they 
split apart, they separate from the two groups. Now if you 
look at Game of Thrones, everybody except Dany starts out 
in Winterfell, then certain things drive them apart, and then 
they’re scattered all over the world. 

A exemplaridade da obra de Tolkien, porém, não se reduz ao 
género da fantasia. Na contracapa da segunda edição de O Senhor 

https://winteriscoming.net/2019/05/14/george-r-r-martin-on-what-he-borrowed-from-j-r-r-tolkien/
https://winteriscoming.net/2019/05/14/george-r-r-martin-on-what-he-borrowed-from-j-r-r-tolkien/
https://winteriscoming.net/2019/05/14/george-r-r-martin-on-what-he-borrowed-from-j-r-r-tolkien/


 

9 

dos Anéis, as Publicações Europa-América citavam o Sunday 
Times, que se referia ao mundo da língua inglesa como estando di-
vidido em duas partes: “a daqueles que já leram O Senhor dos Anéis 
e a daqueles que o vão ler” (1966). Desta forma, a editora portu-
guesa assinalava a excelência da obra que, para o jornal inglês, as-
sumia uma centralidade única não apenas no âmbito da literatura 
fantástica, mas também no domínio da própria literatura inglesa 
tomada na sua globalidade. 

De facto, O Senhor dos Anéis constitui uma das obras literárias 
mais lidas de todos os tempos. Há cerca de duas décadas, a sua po-
pularidade aumentou com a estreia e exibição dos filmes de Peter 
Jackson (2001-03) que contribuíram para o surgimento de uma 
nova legião de fãs, principalmente entre as camadas mais jovens, 
filhos do mundo digital. Além dos livros e do cinema, este passou 
também a ser um espaço de descoberta do legendarium tolkieniano 
por intermédio de canais na internet, chats e posts nas redes sociais. 

Na busca por histórias que mantenham o público interessado 
em consumir novos produtos, argumentistas, produtores e criado-
res vários compreenderam que o universo criado por Tolkien é 
bastante mais vasto do que a viagem dos hobbits até Mordor para 
destruir o Anel Um, pelo que, o ano passado, foi lançada a série 
The Rings of Power pela Prime Video. Apesar da controvérsia que 
causou entre os amantes de Tolkien, a série está planeada para cin-
co temporadas. Entretanto, já este ano, anunciou-se a parceria en-
tre a New Line Cinema e a Warner Bros. com o intuito de produzir 
mais adaptações do legendarium, que se transforma assim num 
produto “franchisado”, certamente com muito espaço para a cria-
tividade que poderá não agradar totalmente aos leitores mais fiéis 
do autor. 

Na Faculdade de Letras de Lisboa, tivemos a oportunidade de 
confirmar o quanto Tolkien é um dos autores mais lidos entre nós. 
Entre 2013 e 2017, José Varandas, Nuno Simões Rodrigues (Pro-



 

10 

fessores da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e inves-
tigadores do Centro de História da Universidade de Lisboa – CH-
-ULisboa – e, no caso de N. S. Rodrigues, também do Centro de 
Estudos Clássicos da mesma Universidade– CEC-ULisboa) e 
Angélica Varandas (também Professora da mesma Faculdade e in-
vestigadora do Centro de Estudos Anglísticos da Universidade de 
Lisboa – CEAUL) organizaram uma série de cinco seminários de-
dicados à discussão da obra tolkieniana, intitulados Tolkien: Cons-
trutor de Mundos. Procuravam, por um lado, homenagear um uni-
verso do qual eram leitores ávidos e, por outro, dar-lhe visibilidade 
em meio académico, numa resposta ao desafio colocado por Nuno 
Simões Rodrigues: “E se organizássemos um Encontro sobre 
Tolkien na Faculdade?” Estes seminários tornaram evidente que 
faltava, na universidade portuguesa, uma discussão mais alargada, 
que reunisse não só professores e investigadores de várias prove-
niências, mas que expandisse, de igual modo, o debate sobre Tol-
kien aos estudantes, quer da Faculdade de Letras, quer de outras 
escolas universitárias do nosso país, e não só, bem como a outros 
interessados e amantes da sua obra. O resultado foi, pois, uma 
enorme afluência de espectadores, que encheram as salas onde os 
seminários que decorriam e que revelaram uma enorme vontade 
de debater a obra do autor em espaço académico. 

Na verdade, o estudo dos textos de Tolkien entre nós são ainda 
relativamente escassos. Na Faculdade de Letras, é de destacar o en-
saio pioneiro sobre o autor, escrito em 1964 por Maria Leonor de 
Castro Homem Telles: uma Tese de Licenciatura intitulada A Flo-
resta de Ouro: Uma Interpretação Literária de J. R. R. Tolkien. Ain-
da na esfera académica, mais estudos dedicados a Tolkien seriam 
feitos em Portugal. Desses, salientam-se a Dissertação de Mestrado 
e a Tese de Doutoramento de Maria do Rosário Monteiro, da Uni-
versidade NOVA de Lisboa, respectivamente The Lord of the Rings: 
a viagem e a transformação, apresentada em 1987, e A simbólica do 



 

11 

espaço nos mundos fantásticos neo-românticos: análise comparativa 
das obras: The Lord of the Rings e Earthsea, defendida em 1996. 

Nos anos mais recentes, contudo, o interesse por Tolkien por 
parte de investigadores portugueses tem vindo a alargar-se e mais 
atenção tem sido dada ao autor por parte de estudantes da Faculdade 
de Letras e para a qual terá também contribuído, em certa medida, a 
cadeira Ficção Científica e Fantasia de Expressão Inglesa, criada pelo 
grupo de investigadores “Mensageiros das Estrelas”, sediado no 
CEAUL. Entretanto, em 2022, a edição de Nóle Hyarmenillo. An 
Anthology of Iberian Scholarship on Tolkien, organizada por Nuno 
Simões Rodrigues, Martin Simonson e Angélica Varandas e 
publicada pela Walking Tree Publishers, dá também testemunho da 
forma como Tolkien tem sido alvo de análise por parte de investiga-
dores portugueses e espanhóis, alguns dos quais se uniram aos cole-
gas de Portugal na última edição do seminário Tolkien: Construtor de 
Mundos no qual se deu início ao diálogo entre os dois países sobre a 
obra do autor. 

Pretendendo dar continuidade à reflexão crítica sobre os textos 
de Tolkien, que não se reduzem a O Senhor dos Anéis, surge agora 
este livro, que vem dar conta da pluralidade de discussões em tor-
no dos vários temas e motivos presentes no legendarium tolkienia-
no decorrentes dos seminários Tolkien: Construtor de Mundos: das 
personagens aos lugares, das influências clássicas e medievais à re-
cepção da obra de Tolkien no cinema, da reflexão sobre o contexto 
artístico em que o autor se moveu a aspectos relacionados com a 
sua produção ensaística e com as línguas que criou. Procura tam-
bém evidenciar que os textos do autor têm sido alvo de estudo críti-
co não só por investigadores do domínio da Literatura, mas também 
da História, e não apenas pela área da Anglística, mas também da 
dos Estudos Clássicos. É da união entre estes três Centros da Uni-
versidade de Lisboa (CH-ULisboa, CEAUL e CEC-ULisboa) que 
nasce esta publicação, à qual se junta André Simões, investigador 



 

12 

desta última unidade de I&D e Professor da Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa. 

Todavia, e apesar do título, este livro não procura ser apenas 
uma compilação de textos apresentados nos seminários referidos, 
textos esses devidamente revistos tendo em conta o propósito a 
que se destinam. Esta publicação tenciona antes constituir o pri-
meiro volume de uma pequena colecção, para a qual foram igual-
mente redigidos novos ensaios, cujo objectivo é dar a conhecer ao 
público académico e não académico algumas das reflexões que se 
têm produzido ao redor de Tolkien por professores e investigado-
res da Faculdade de Letras e seus convidados. 

Este primeiro volume revisita personagens e lugares da Terra-
-Média, que, obviamente, não se esgotam nas suas dezenas de pá-
ginas. Entendemos esta publicação como uma primeira abordagem 
a determinadas figuras e espaços que permitem uma reflexão sobre 
questões de foro estético, filosófico, cultural e político que Tolkien 
explorou por seu intermédio. Outros elementos e lugares da narra-
tiva serão contemplados nos próximos volumes desta coleçção, em 
que se examinarão igualmente outros aspectos da vasta produção 
ficcional e ensaística de Tolkien. 

Por fim, tanto este livro como os que se seguirão constituem 
ainda um modo singelo de a Faculdade de Letras, a Universidade 
de Lisboa e os seus Centros de Investigação Científica assinalarem 
a morte de J. R. R. Tolkien, um dos mais notáveis escritores con-
temporâneos, cuja obra é certamente universal e intemporal. 

 
Lisboa, 20 de Março de 2023 
 
Angélica Varandas 
André Simões 
Nuno Simões Rodrigues 

 



 

13 

UM ANEL PARA TODOS DOMINAR. 
TOLKIEN E O MITEMA DO ANEL 

Nuno Simões Rodrigues 
Universidade de Lisboa 

CH e CEC-ULisboa / CECH-UC1 
 

 
No âmago da obra de Tolkien, O Senhor dos Anéis, está um velho 

mitema: o anel. Como facilmente se compreende, não é nossa in-
tenção fazer neste foro uma genealogia das temáticas e dos mitemas 
a que o famoso escritor de língua inglesa recorreu para criar a sua 
obra-prima. Seria tarefa vã, visto que, por um lado, o espaço dis-
ponível seria escasso, e por outro, essa tarefa foi já levada a cabo por 
especialistas vários, essencialmente comprometidos com a obra tol-
kieniana e, por conseguinte, bem mais competentes para a con-
cretizar. Mas parece-nos também evidente que, apesar de essencial-
mente leitor, um estudioso da Antiguidade Clássica dificilmente 
permanece passivo e indiferente aos enredos criados pelo autor de O 
Senhor dos Anéis2. Primeiro, pela genialidade criativa de Tolkien, 
claro está, que com facilidade se saboreia a cru, independentemente 
do equipamento teórico que se tenha (e temos consciência de que 

                                                      
1 Estudo financiado por Fundos Nacionais através da FCT – Fundação para 

a Ciência e a Tecnologia, I.P., no âmbito dos projectos do Centro de Estu-
dos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra; UIDB/04311/ 
2020 e UIDP/04311/2020 do Centro de História da Universidade de Lis-
boa; e UIDB/00019/2020 e UIDP/00019/2020 do Centro de Estudos Clássi-
cos da Universidade de Lisboa. 

2 Os estudos recentemente reunidos em Williams, 2021 provam esta nossa 
afirmação. 



 

14 

esta não é uma opinião unânime, pois não falta quem considere a 
obra tolkieniana uma espécie de “Winnie-the-Pooh posing as epic” 
(Moorcock 1987: 125; Timmons 2000: 1-2); depois, pelas ressonân-
cias que o corpus tolkieniano facilmente suscita no público mais 
bem familiarizado com os códigos mitológico-literários, que con-
stituem a matéria-prima da nossa investigação. 

Tal como não é nosso objectivo fazer a genealogia ou sequer a 
Quellensforschung da obra de Tolkien, também não é nossa preten-
são apresentar uma hipótese/tese original acerca da questão. Pro-
pomos tão-somente um breve enquadramento poético que suscite 
um conjunto de reflexões acerca de alguns dos temas que podemos 
encontrar na obra de J. R. R. Tolkien. Temos como importante a 
consolidação da perspectiva de que o criador de figuras fascinantes 
trouxe à tona as suas raízes culturais de europeu, para cujo estudo 
estava, aliás, particularmente bem equipado, dada a sua formação 
académica e científica. O facto é que parte considerável do valor do 
opus tolkieniano se deve precisamente ao que o seu autor foi en-
quanto filólogo e investigador. 

Como é evidente, as chamadas mitologias e folclore nórdicos 
estão particularmente presentes neste processo criativo. Mais do 
que os caracteres, a própria estrutura dessas narrativas parece sub-
jazer à composição do universo tolkieniano (Timmons, 2000:  
1-10). Mas aquelas estão longe de ter sido a única fonte a que Tol-
kien foi beber. Está claro também que, no âmbito destas considera-
ções, impõe-se a ideia de que, quando falamos de mitologia, “afini-
dades” e “comunhões” são conceitos demasiado vagos e não rara-
mente parecem apontar caminhos que facilmente nos conduzem 
ao dolo. Além do mais, a “paralelomania”, sobre a qual escrevia 
Sandmel (Sandmel, 1962), pode ser uma armadilha suplementar 
neste processo. Mas o facto é que as evidências se manifestam e 
que a produção literária se faz com recurso a matérias-primas varia-
das, em particular quando estamos no domínio do fantástico e de 
fórmulas do imaginário colectivo. Será esta uma das razões por 



 

15 

que em Tolkien encontramos tanto o épico como o trágico, o utó-
pico e o distópico, a catábase e a anábase, o sagrado e o profano, o 
maravilhoso e o filosófico. O autor é, assim, um produto da sua 
cultura, sem prejuízo de ser em simultâneo um agente da mesma. 

Feitas que estão estas observações preliminares, tecemos algu-
mas considerações em torno de um dos mitemas em que podemos 
radicar a obra tolkieniana. Naturalmente, as raízes e as ramifica-
ções são variadas e muitas são as pontes e as relações que podería-
mos estabelecer. Uma das mais abordadas tem sido a do tema da 
demanda, que uns consideram a essência de O Senhor dos Anéis e 
outros nem tanto (vide e.g. Clark, 2000: 39-49). Outros ainda fa-
zem depender a Quest da estrutura psicológica dos caracteres, con-
siderando que se para alguns ela existe, para outros nem por isso 
(Newman 2005: 229-247). Por outro lado, as afinidades que pode-
mos encontrar entre os romances de Tolkien e textos fundacionais 
da cultura ocidental são muitas, e.g.: a Epopeia de Gilgamesh, o 
Êxodo, a Ilíada, a Odisseia, os Argonautica, a Eneida, a mitologia 
irlandesa, alguns livros bíblicos, o ciclo arturiano, Beowulf, Amadis 
de Gaula, o Das Nibelungenlied e até o corpus de Märchen reunido 
pelos Irmãos Grimm, entre outros3. 

Acima de tudo, isto parece provar a ideia de que Tolkien se terá 
preocupado com a tarefa de “criar uma mitologia”4. Mas há, sobre-
tudo, que não esquecer que, enquanto filólogo, J. R. R. Tolkien ti-
nha acesso privilegiado a qualquer uma destas fontes nas suas lín-
guas originais. 

Qualquer objecto serve para a demanda. Mas centremo-nos no 
anel. Paralela a todas as discussões científico-académicas acerca da 
natureza e fundamentos da obra tolkieniana é a presença indiscu-

                                                      
3 Ver entradas para estas temáticas em Drout, 2007; ou o seu tratamento em 

Ruud, 2011; Lee, 2014. 
4 Sobre este assunto, ver e.g. Chance, 2001; Timmons, 1998: 210; Fisher, 

2007: 258; Fisher, 2007: 445-447. 



 

16 

tível desse objecto. Aliás, independentemente da eventual relação 
directa dos vários episódios com Tolkien, interessa-nos salientar a 
perenidade de um mitema, que de certo modo atinge a acme nos 
textos tolkienianos. Para todos os efeitos, este é um motivo já iden-
tificado por Propp como frequente nas estruturas de mitos e len-
das (e que de certo modo e em parte se complementa com a tese do 
monomito de Campbell). Foi já concretizado, aliás, um estudo, 
eventualmente exaustivo, que pretende coligir precisamente as 
narrativas em torno do mitema do anel5. 

Por várias vezes, o anel é aquele objecto mágico que o herói tem 
de buscar ou proteger, com várias simbologias e significados: ali-
ança, compromisso, submissão, reconhecimento, poder, soberania, 
vínculo, domínio, obstáculo, destino, infinidade, adivinhação, ero-
tismo (Belfiore, 2010: 56). Vários textos antigos remetem para esta 
pluralidade de leituras da simbologia do anel. Em Ovídio, por 
exemplo, marca-se profundamente o cunho erótico do símbolo 
anelar (Ovídio, Amores 2.15). Em Petrónio, Trimalquião usa um 
anel ligeiramente dourado para fingir ser quem não é (Petrónio, 
Satyricon 32.3), e a Cloe de Longo usa anéis nos tornozelos para 
marcar a sua ilustre ascendência (Longo, Dáfnis e Cloe 4.31). Ao 
morrer, Alexandre dá o seu anel a Perdicas, sinal de transmissão 
do poder (Quinto Cúrcio, História de Alexandre da Macedónia 10.6-
-10). E o mesmo faz o faraó do Egipto quando confia o governo do 
país a José (Génesis 41.42), ou Assuero, o rei da Pérsia, quando, no 
livro de Ester outorga o poder a Mardoqueu (Ester 8.2). 

O tema do anel está particularmente presente na cultura grega. 
Em Heródoto e em Platão, ainda que nem sempre com o mesmo 
simbolismo, encontramos uma das narrativas mais conhecidas e 
que por certo não serão estranhas ao enredo tolkieniano (Newman 
2005: 245; Neubauer 2021: 217-246). Trata-se da célebre história 
                                                      
5 Delattre, 2009, que valoriza as narrativas gregas em torno de Polícrates e de 

Minos. 



 

17 

do anel de Polícrates ou de Giges. Na versão de Heródoto, recon-
tada por Estrabão (14.1.16-17), Polícrates é o rei de Samos a quem 
a sorte parece bafejar, outorgando-lhe poder e riqueza. Conta o 
historiador de Halicarnasso que, inquieto, o faraó Amásis teria 
prevenido Polícrates da inveja que tanta sorte, mais cedo ou mais 
tarde, suscitaria nos deuses. Na sequência do conselho do rei do 
Egipto, o soberano de Samos teria então decidido dar entrada a al-
guma má sorte na sua vida. Para isso, pensou em qual seria, dos 
seus tesouros, o que lhe provocaria maior desgosto em caso de 
perda. Polícrates concluiu que seria um anel encastoado em ouro, 
que costumava trazer sempre no dedo. O rei decidiu, pois, livrar-se 
da jóia: “equipou um navio, subiu a bordo e fê-lo navegar até ao 
mar alto. Quando já estava ao largo da ilha, tirou o anel do dedo 
e… lançou-o à água” (Heródoto, Histórias 3.41.2, trad. M. F. Silva). 
Polícrates regressou então a casa para sofrer pela sua perda. Seis 
dias depois, porém, um pescador apanhou um peixe magnífico, 
que achou digno de oferecer ao rei. Polícrates agradou-se com a 
oferenda e ordenou que preparassem o peixe para o jantar. Ao 
abrirem o pescado, todavia, os servos encontraram-lhe no bucho o 
anel de Polícrates. Radiantes, decidiram levar o anel ao rei, que se 
convenceu de que a Providência estava de facto do seu lado (Heró-
doto, Histórias 3.40-43, trad. M. F. Silva)6. 

A Heródoto interessa salientar a função moral que a história do 
anel de Polícrates proporciona, centrando depois a sua narração na 
problemática política subjacente (Labarbe 1984: 30). A nós impor-
ta relevar o uso do tema do anel, aqui por certo uma recuperação 
de um antigo motivo folclórico, reaproveitado, poucos anos mais 
tarde, por Platão. Com efeito, o tema é igualmente narrado pelo fi-
lósofo, mas com outro protagonista: Giges. Ao que parece, Platão 
funde duas das célebres histórias herodotianas – a de Polícrates e a 
                                                      
6 Este tema foi retomado por H. C. Andersen no conto Den standhaftige tin-

soldat – “O Soldadinho de Chumbo” – de 1838. 



 

18 

de Giges – numa só, ainda que a função do anel seja dissemelhante 
entre ambas. 

Em Platão, um pastor lídio de nome Giges encontra um anel 
na mão de um cadáver, que lhe é revelado na sequência de uma 
tempestade e de um sismo. Ao abrir-se uma fenda no solo, o pas-
tor entra na fenda e no seu interior encontra um cavalo de bron-
ze, dentro do qual está o corpo de um homem maior do que o 
tamanho normal, com o anel no dedo. Quando Giges se reúne 
com os outros pastores que apascentam os rebanhos do rei da 
Lídia, “deu por acaso uma volta ao engaste do anel para dentro, 
em direcção à parte interna da mão e, ao fazer isso, tornou-se in-
visível para os que estavam ao lado, os quais falavam dele como 
se tivesse ido embora. Admirado, passou de novo a mão pelo anel 
e virou para fora o engaste. Assim que o fez, tornou-se visível” 
(Platão, A República 2.359d-e, trad. M. H. da Rocha Pereira). 
Uma vez certo do poder que o anel lhe conferia, Giges juntou-se 
aos delegados que compareciam perante o rei. Junto do soberano, 
seduziu a mulher dele, atacou-o e matou-o, tornando-se assim rei 
da Lídia. No quadro da história de Giges, o “mito” do anel, que 
em Platão assume uma função parabólica de corrupção moral, 
como facilmente se percebe pelos parágrafos da República, é ex-
clusivo do filósofo. 

As circunstâncias romanescas da história de Giges em Heródo-
to são distintas (Heródoto, Histórias 1.8-12), mas não deixa de ser 
curioso que se verifique como que uma fusão das personagens. Por 
outro lado, não fica claro se Platão se baseou em Heródoto para a 
sua alegoria, havendo a hipótese de estarmos perante historietas 
bem antigas que circulavam popularmente na Grécia de então. De 
qualquer modo, foi também por certo através destes dois autores 
que o tema do anel enquanto tesouro inestimável e com um signi-
ficado particularmente carregado subsistiu na cultura ocidental 
(Neubauer, 2021: 217-246). 



 

19 

Mas entre os Gregos estas não eram as únicas narrativas dedi-
cadas ao anel. Também no mito de Teseu, figura central da realeza 
ateniense, a jóia marcava presença de destaque. Conta Pausânias, 
que quando Minos levou Teseu para Creta, juntamente com o res-
tante grupo de jovens que seriam oferecidos ao Minotauro, o rei da 
ilha ter-se-ia apaixonado por Peribeia, o que teria desagradado ao 
príncipe ateniense. Minos teria provocado Teseu, afirmando que o 
jovem que se reclamava filho de Posídon na verdade não era. Para 
o testar, Minos lançou ao mar o anel que trazia no dedo, dizendo 
que a prova do que afirmara estava no facto de o jovem ser incapaz 
de recuperar o tesouro. Teseu mergulhou em demanda do anel e 
quando regressou à tona trazia não só o anel de Minos como tam-
bém uma coroa de ouro que lhe havia sido oferecida pela própria 
Anfitrite, com quem, entretanto, se encontrara, pois fora recebido 
no palácio do pai (Pausânias, Descrição da Grécia 1.17.3). Assim 
confirmava Teseu o seu estatuto. 

Em Plínio-o-Velho, lemos um velho mito grego, segundo o 
qual, quando Prometeu foi libertado por Héracles, Zeus aceitou a 
situação na condição de o titã passar a usar um anel feito com o 
metal das correntes que o agrilhoavam ao Cáucaso e engastado 
com um pedaço da rocha, em sinal de compromisso e submissão 
ao Pai dos deuses (trata-se de um mito etiológico para os anéis 
com pedras, Plínio-o-Velho, História Natural 37.1.2). 

Ainda no século II d. C., Luciano de Samósatos pedia a Hermes 
anéis que lhe proporcionassem saúde, um corpo robusto, invulne-
rabilidade, insensibilidade à dor, o poder de ser invisível, de abrir 
todas as portas, de ultrapassar todos os obstáculos, forças superio-
res às de dez mil homens e que ainda o tornassem irresistível ao 
olhar de todos os jovens efebos e de todas as mulheres (Luciano, 
O Navio 66.42-43). Tanto para um só anel… 

Como vimos, porém, o mitema do anel não é exclusivo da cul-
tura grega. Na velha literatura egípcia, por exemplo, no conto co-



 

20 

nhecido como Hórus e Set, um texto tebano datado do reinado de 
Ramsés V (Império Novo), Ísis pede ao barqueiro Nemty que a le-
ve à ilha no meio do nevoeiro dando-lhe em troca um anel de ouro 
que funciona como forma de pagamento para uma tarefa que, no 
contexto em que é apresentada, surge como transgressora (Hórus e 
Set 5.1-6.1)7. Mais tarde, em Josefo, autor já helenístico, lemos a 
história de um exorcista de nome Eleazar que na presença de Ves-
pasiano, Tito e Domiciano, afastava demónios de quem por eles 
estava possuído. Segundo o historiador judeu, Eleazar aproximava 
do nariz do endemoninhado um anel que continha a raiz de uma 
árvore que fora indicada por Salomão como eficaz no processo de 
exorcismo. Ao cheirar o anel e a raiz, o paciente expulsava pela 
fossa nasal o demónio que o possuía (Josefo, Antiguidades Judaicas 
8.42-49). 

A tradição de um anel mágico associado a Salomão tornou-se, 
aliás, proverbial. No âmbito do judaísmo rabínico, o tratado mish-
naico conhecido como Gittin (datado dos séculos I-II d. C.) inclui 
a lenda do anel de Salomão, segundo a qual o célebre rei de Israel 
recebera o tesouro directamente do céu, ganhando assim o poder 
de controlar os génios do bem e do mal, mas também as forças da 
natureza (os ventos, as águas, as aves e os animais, além dos espíri-
tos), pois o anel tinha nele gravado o poderoso nome de Deus 
(Talmude, Gittin 68a-b). Esta lenda foi também registada no Tal-
mude e particularmente desenvolvida pelos autores árabes, que 
além de afirmarem que, graças ao tesouro, Salomão desafiava a na-
tureza (e.g. voava num tapete) e interagia com ela (e.g. falava com 
os animais), escreveram também que o anel do rei teria sido rou-
bado por Asmodeu, o demónio referido no livro de Tobite (Tobite 
3.8, 17). Este tê-lo-ia lançado ao mar e, por isso, o rei israelita teria 
ficado privado dos seus poderes, até que descobriu o tesouro no in-

                                                      
7 Ver a edição de Lichtheim 2006: 216-217. 



 

21 

terior de um peixe. Esta história parece radicar, evidentemente, na 
narrativa de Heródoto (Jellinek, 1853-1878: 2.86-87; D’Herbelot, 
1697: ff. 67-69). 

Um conto de origem judaica (yiddish), cuja datação se perde na 
noite dos tempos, narra que Salomão teria chamado o seu capitão 
da guarda e que lhe teria ordenado que encontrasse um anel de que 
ouvira falar e que, ao ser contemplado, tinha a capacidade de ale-
grar um homem triste e de entristecer um homem alegre. Benaías, 
o capitão, teria percorrido o mundo em busca de tal tesouro, mas 
em lado nenhum se ouvira falar da jóia, até que um comerciante 
lhe deu um anel no qual gravou as seguintes palavras: “Também is-
to passará.”8 Salomão, que esperava que Benaías não fosse bem su-
cedido, teve uma lição de humildade, pois, ao ler o que estava es-
crito no anel, a alegria que sentiu ao perceber que o objecto de 
facto existia, logo passou a tristeza. 

Na tradição dos Märchen ou contos de fadas, o tema do anel es-
tá também presente. A versão albanesa da Branca de Neve, recolhi-
da no século XIX pelo filólogo J. G. von Hahn, por exemplo, conta 
que o sono que acaba por neutralizar a jovem e a sugerir a sua 
morte teria sido provocado não por uma maçã, mas por um anel 
encantado. De igual forma, o enredo do poema germânico medie-
val conhecido como Das Nibelungenlied inclui o mitema do anel, o 
que proporcionou a Wagner o motivo central da sua mais famosa 
obra: a tetralogia Der Ring des Nibelungen, que terá sido, sem dú-
vida alguma, uma das fontes de Tolkien (recordamos que também 
Schiller escreveu sobre o anel de Polícrates em Der Ring des 
Plolykrates, 1797). 

Como afirmámos, não foi nossa intenção fazer aqui a genealo-
gia do tema do anel tolkieniano, e muito menos das várias temáti-
cas presentes na obra do autor de O Senhor dos Anéis. As fontes fo-
ram decerto muitas e variadas. Para mais, ao escrever em pleno 
                                                      
8 Gam zeh ya’avor apud e.g. Keding 2008: 162-163. 



 

22 

século XX, sendo filólogo e por certo consciente das diversas epis-
temologias da literatura, coincidindo com a difusão do formalismo 
russo e a afirmação do estruturalismo pelas academias, Tolkien es-
tava em posse de um número assinalável e significativo de instru-
mentos para compor os seus textos, elaborar os seus enredos e de-
finir as suas personagens. 

Com efeito, parece-nos evidente que a busca de Frodo e dos 
seus companheiros que desemboca numa Bildungsreise não será 
estranha às de Gilgamesh, Ulisses, Jasão ou Eneias; Gandalf não 
pode dissociar-se de Merlin do ciclo arturiano; Aragorn recupera 
vários dos traços de Amadis; a fealdade e cupidez de Sméagol/ 
Gollum não deverá ser alheia às de Tersites; os orcs tolkienianos 
evocam tanto os ciclopes odisseicos, como os ogres já mencionados 
por Chrétien de Troyes, como ainda os possivelmente trolls do po-
ema Beowulf; os elfos são antigas figuras do folclore germânico e 
escandinavo; o ambiente bucólico da aldeia dos hobbits sugere as 
paisagens teocritianas; a sonoridade semítica e angelical do nome 
da bela Galadriel não pode ser mera coincidência; como não é o 
nome grego de Sauron, que significa “lagarto”, qual metáfora do 
dragão contra o qual o herói tem de lutar para conseguir o tesouro; 
batalhas como a de Morannon não estão distantes dos combates 
épicos nas praias de Tróia; Gimli e os seus anões estão com certeza 
relacionados com os textos islandeses conhecidos como Edda, mas 
também com aqueles que fazem parte do corpus do ciclo dos Ni-
belungos, quer no poema alemão registado no século XII quer na 
genial recriação wagneriana de oitocentos. Os arquétipos estão lá. 
E, claro está, mostram os documentos que o anel que justifica todo 
o enredo não é de forma alguma fruto de um acaso. 

Se por um lado tentámos acentuar a perenidade de um tema, 
por outro não podemos deixar de concluir, com outros, que Tol-
kien é uma espécie de caldeirão mágico no qual se encontram, mis-
turam e renovam tradições da cultura europeia, que se sintetiza na 



 

23 

frase lapidar que justifica a fantástica aventura de Frodo Baggins: 
One Ring to rule them all. 

Referências 

BELFIORE, J.-C., Dictionnaire des croyances et symboles de l’Antiquité, 
Paris, Larousse, 2010. 

CHANCE, J., Tolkien’s Art: A Mythology for England, Lexington, The 
University Press of Kentucky, 2001. 

CLARK, G., “J. R. R. Tolkien and the True Hero”, in G. Clark, D. 
Timmons (eds.), J. R. R. Tolkien and his Literary Resonances: Views 
of Middle-Earth, London, Greenwood Press, 2000, pp. 39-49. 

D’HERBELOT, B., Bibliothèque Orientale, ou dictionnaire universel 
contenant tout ce qui regarde la connoissance des peuples de 
l’Orient, 1697. 

DELATTRE, C., Le cycle de l’anneau. De Minos à Tolkien, Paris, Éditi-
ons Belin, 2009. 

DROUT, M. D. C. (ed.), J. R. R. Tolkien Encyclopedia, New York/  
Oxford, Routledge, 2007. 

FISHER, J., “Greek Gods”, in M. D. C. Drout (ed.), J. R. R. Tolkien En-
cyclopedia, New York/Oxford, Routledge, 2007, p. 258. 

—, “Mythology for England”, in M. D. C. Drout (ed.), J. R. R. Tolkien 
Encyclopedia, New York/Oxford, Routledge, 2007, pp. 445-447. 

JELLINEK, A., Beth ha-Midrash, 1853-1878. 
KEDING, D., Elder Tales: Stories of Wisdom and Courage from 

Around the World, London, Libraries Unlimited, 2008. 
LABARBE, J., “Polycrate, Amasis et l’anneau”, Acta Classica 53, 1984, 

pp. 15-34. 
LEE, S. D. (ed.), A Companion to J. R. R. Tolkien, Oxford, Blackwell, 

2014. 
LICHTHEIM, M., Ancient Egyptian Literature, vol. II – The New 

Kingdom, Berkeley/Los Angeles/London, University of California 
Press, 2006. 



 

24 

MOORCOCK, M., Wizardry and Wild Romance: A Study of epic Fan-
tasy, London, Gollancz, 1987. 

NEUBAUER, Ł., “Less Consciously at First but More Consciously in 
the Revision: Plato’s Ring of Gyges as a Putative Source of Inspira-
tion for Tolkien’s Ring of Power”, in H. Williams (ed.), Tolkien & 
The Classical World, Zurich and Jena, Walking Tree Publishers, 
2021, pp. 217-246. 

NEWMAN, J. K., “J. R. R. Tolkien’s ‘The Lord of the Rings’: a Classical 
Perspective”, Illinois Classical Studies 30, 2005, pp. 229-247. 

RUUD, J., A Critical Companion to J. R. R. Tolkien. A Literary Reference 
to His Life and Work, New York, Facts on File, 2011. 

SANDMEL, S., “Parallelomania”, Journal of Biblical Literature 81, 
1962, pp. 1-13. 

TIMMONS, D., “Introduction”, in G. Clark, D. Timmons (eds.), J. R. 
R. Tolkien and his Literary Resonances: Views of Middle-Earth, 
London, Greenwood Press, 2000, pp. 1-10. 

TIMMONS, D., Mirror on Middle-Earth: J. R. R. Tolkien and the Criti-
cal Perspectives, Toronto, University of Toronto, 1998. 

WILLIAMS, H. (ed.), Tolkien & The Classical World, Zurich and Jena, 
Walking Tree Publishers, 2021. 
 


